

رَفَعُ معبن (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يَّ (سِلْنَمُ (لِيْمِنْ (لِيْمِوْ فَرِيْسِ (سِلْنَمُ (لِيْمِرُ (لِفِرُوف سِسَ رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجْتَّى يُّ (سِلنَمُ (لِنَبِّرُ) (لِفِرُوفَ مِسِ

عُرِفُ مُرْ الْمَاتِ الْمِثْنَاءِ عَلَيْهِ مِنْ الْمَاتِ الْمِثْنَاءِ مَا الْمَاتِ الْمِثْنَاءِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ مِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَوَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَرَالِمَاتِهِ وَمِنْ وَرَالِمِيْنِ وَمِنْ وَمِيْ وَمِنْ وَمِيْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ وَمِنْ

رَفَعُ معبن (لرَّحِنْ (لِلْخِثْنِيُّ (سِلْنَمُ (لِيْرُنُ (لِفِرُوفُ مِرِثِي عب الربك البنة أوران المربك ا

ستایت المکتوصیخ*یالعیالح* 

أسناذ الإسلاميات وفقه اللغة في كلية الآداب بالجامعة البنانية

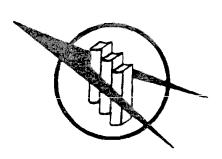
دار العام الملايين

رَفْعُ معِيں (الرَّحِلِي (النِجْنَ يُ (أَسِلِمَ النِيْرُ الِيزِهِ وكرِي

## وارالعام الملايين

مؤسيسة تقافِية لِلتَأليفُ وَالدَّجَعَةِ وَالنَّشِيرُ

شارع مارالیاس ، بنایة مِسکو ، الطابق الشایی هسّابَفک : ۲۰۱۱۱۱ - ۱۱۵۰ - ۱۱۷۰۱۲۵۰ فساکش : ۱۱۷۰۱۲۵۷ (۱۰) ض به ۱۸۵۰ بیروت - لبنان www.malavin.com



# لممينع المقوقت محفوظة

لايجۇزئنغ أواشتىمال أي جُنز، منه مَنا الكِتَاب في أي شكل مِنَ الاشكال أو بأيّة وسئيلة من الوسابل - سواء التصفورتة أم الإيكتروئية أم الميكانيكية ، عافى ذلك النفط الفاوتوغالي والتسن خيل على أشرط قراوسواها وحيفظ المعلومات والميرماعة - دُونَ إذ بن حَظَيْمِن السّاشر.

Y . . 9

رَفَّحُ عِبر (لرَّحِيُّ الْهُجَّنِّ يُّ (سِلِنَر) (لنَبِرُ (الْفِرُوکِرِسَ

## الاجتساء

إلى الذي قضى نحبه وهو يتلوكتاب الله المجيد ، وحبب إلى السنة المطهرة ، وأورثني بحبتها كنزاً لا يفى ، من جوامع الكليم ، ونوابغ الحيكم ،

إلى أبي إبراهيم مصطفى الصالح





# عِبِ (الرَّحِيُّ (النَّجِنُ يُّ عِبِ (الرَّحِيُّ (النَّجِنُ النَّجِنُ (النَّجِنُ النِّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

من ضرب في الحديث بسهم وافر علم يقيناً أن طبيعة البحث فيه تفرض على الدارس أن يقتصر على المادة العلمية الرصينة . وذلك ما شرقني الباحثون بإيناسه في كتابي هذا منذ صدرت طبعته الأولى سنة بكثير من الحفاوة ، إلا أن نفراً من كرامهم وخلصائي فيهم أخذوا على بكثير من الحفاوة ، إلا أن نفراً من كرامهم وخلصائي فيهم أخذوا على وعلوم الحديث ، خاصة تكاثر المادة وتشعبها حول تاريخ الحديث ، وعلومه ، ومصطلحاته ، فحال هذا المأخذ الذي بدا لي وجيها دون تفكيري بإضافة دراسات جديدة يوم من الله علي بالطبعة الثانية سنة تفكيري بإضافة دراسات جديدة يوم من الله علي بالطبعة الثانية سنة زيادة على الكتاب – مها تكن طفيفة – لا بد أن تزيل عنه صفة الدقة والاختصاص ، مع أني منذ ألفته قصدت به إلى التبسط ولم أقصد به قط إلى التعمم » .

وهكذا لم أستشعر الحاجة إلى اجراء أي تعديل جوهري في الكتاب ، بل كنت إلى النقصان منه أقرب مني إلى الزيادة عليه ، فلم يُنتَع له من الطرافة إلا جدة التبويب . ثم هأنذا اليوم أثير ما تعمدت تركه فيا سلف ، وأنا مقتنع بوجوب إثارته ، بعد أن عهد إلي بتلريس الأدب الإسلامي في الجامعة اللبنانية وجامعة بيروت العربية ، وأصغبت إلى بعض الزملاء يصارحونني بأنهم – على إعجابهم بمنهجية الدراسة – لا يفقهون السر في إغفالي مكانة الحديث في التشريع واللغة والأدب . ومسألة الاحتجاج بالحديث ، ووصف مناهج القوم في طبقات الرواة وتراجم مشاهير المحدثين ، فإذا أنا أندارك هذا كله ببابين كبيرين تشتمل فصولها في هذه الطبعة الجديدة على مجل ما يتمناه المتعمق في علوم الحديث من الباحثين المختصين .

ولسوف يلاحظ القارئ الكريم أن هذه الإضافات استغرقت أكثر من ربع الكتاب في حجمه الحاضر ، ولسوف تعجبه بلا ريب أناقة الطبع ، ودقة الإخراج ، وروعة التنسيق ، التي اشتهرت بها مطابع دار العلم للملاين .

والله أسأل أن يجعل هذا الكتاب قربة خالصة لوجهه الكريم ، وأن يمكني من خدمة السنة النبوية المطهرة باليد والقلب والقلم واللسان . ولله الحمد أولاً وآخراً ، والصلاة والسلام على خاتم النبين ، وآل الطيبن الطاهرين ، وصحبه المصطفن الأخيار .

بيروت في ١٧ رمضان سنة ١٣٨٤ ه/ ١٥ كانون الثاني ١٩٦٠ م

صبحي الصالح

رَفْعُ معِب (لرَّحِلِج (اللَّخَشِيِّ (لَسِلَتُمَ (اللِّمِرُ (الِفِرْدُ فَكِرِسَ

### القيامة

كتابنا هذا في «علوم الحديث» – كصنوه «علوم القرآن» – طائفة من المباحث العلمية تنفض غبار السنين عن تراثنا الحالد ، وتعرض أنفس روائع الفكر بأسلوب واضح بسيط أقرب إلى ذوق العصر .

ويخيل إلى كثير من الناس أن هذا اللون من الدراسة سهل ميسر ، وأن طريقه آمن معبد ، وأن الأقدام فيه ثابتة لا تزل ، لأن علماءنا السالفين الأبرار مهدوه كل مهد ، وما تركوا لأمثالنا شيئاً نزيده ، فيا علينا إلا أن نغترف من بحرهم قانعين بتلخيص تصانيفهم وأقوالحم .

نرى لزاماً علينا أن نبادر إلى تصحيح هذا الخطأ الشائع ، جازمين بأن هذا اللون من الدراسة أشد وعورة وأحوج إلى طول الجهد والعناء من تحقيق النصوص ونشر المخطوطات ، لأنه يجمع في آن واحد بين التأليف والتحقيق ، ويحاول إحكام الربط بين النتاج القديم والمنهبج الحديد .

لا مَفر من تحقيق النصوص في تصنيف يتعلق بعلوم الحديث ، فما كان لكتابنا أن يستوفي أهم المباحث التي ينشدها المختصون لولا عكوفنا على أمهات المخطوطات في هذه العلوم ، ننقلها بأمانة ، ونلخصها بدقة ، ونجمع شتاتها في كتاب واحد يضمها بين دفتيه . ومن المعلوم أن المكتبة المظاهرية بدمشق من أغنى مكتبات العالم في الحديث وعلومه ومصطلحه ، وقد أتبيح لنا أن نطلع على الكثير من أمهاتها المخطوطة ، وفي حواشي كتابنا ما يشير إلى شدة تعويلنا عليها ، كما أن في «جريدة المراجع» سرداً لأسهائها ووصفاً واضحاً لها .

غير أنّا لم نقف عند النقل الأمين ، والتلخيص الدقيق ، فقد درسنا آثار السلف في علوم الحديث دراسة تاريخية تحليلية ، ووازنّا بين مؤلفيها وآرائهم من غير أن نشغل القارئ بالعقيم من جدلهم ، وحاولنا أن نستخلص المقاييس النقدية التي نادوا بها من خلال المصطلحات الكثيرة المتفرقة في النفيس النادر من تصانيفهم .

ليس هذا الكتاب إذن تلخيصاً أو اختصاراً ، بل هو عرض ودراسة ، ولم يكن يضيرنا لو كان تلخيصاً بحتاً أن نصرح به ، فإنه ليشرفنا أن نكون في «علوم الحديث» عالة على نقادنا العظاء ، وسلفنا الطاهرين ، الذين ملأوا الأرض علماً بسنة رسول الله على . وإن طبيعة الموضوع أيضاً لتفرض علينا وعلى غيرنا من الباحثين فيه التعويل على النقل والتلخيص ، إذ ما عسى أن يضيفه اليوم أحدنا إلى تلك الأصول المؤصلة والقواعد المقررة ، والمناهج الواضحة التي وضعها قادة الدنيا وسادة

العالمين ؟ لكنا نظن أن العرض الجديد لا ينافي النقل الدقيق ، وأن الموازنة بين النصوص لا تعارض التحقيق : وبهذا الروح ، مع تهيب شديد وحنر أشد ، خضنا في كثير من البحوث الثائكة مُدلن غالباً بالرأي الذي نختاره أو نزجحه ، فأوردنا ما يستحيل نقضه من البراهين على كتابة الحديث في حياة الرسول العظيم عليه ، واستشهدنا بالكثير من الصحف والمدوّنات والوثائق التاريخية ، وانتهينا إلى أنّ القوم لم يعوّلوا على الذاكرة وحدها في حفظ السنّة ، بل كتبوها مثلما حفظوهـا في صدورهم في عهد مبكر ، وانتقلنا إلى عرض تاريخي تعقبنا فيه الرحلة في طلب الحديث ، والتحول منها إلى صور أخرى من تحمل العلم وأدائه، وناقشنا تلك الصور ووازنا بينها ، ثم خلصنا منها إلى كلمة عجلي في أهم التصانيف في علوم الحديث المختلفة ، وحققنا القول في شروط الراوي، ورأينًا مَا في هذه الشروط من المقاييس الانسانية المسلَّمة في القديم والحديث، ﴿ تم مضينا إلى أقسام الحديث نستقي مصطلحاتها الدقيقة من أوثق الكتب وأهمها ، فابتدأنا بـ «المحدث الفاصل بين الراوي والواعي للرامهرمزي» الذي كان أول من ألَّف في مصطلح الحديث كما هو الشائع ، وانتهينا ، بقواعد التحديث » لعلاَّمة الشام المرحوم السيد جمال الدين القاسمي .

وعندما أفضينا إلى الباب الذي عقدناه لمكانة الحديث في البشريع واللغة والأدب ، أوضحنا كيف شملت السنة كل آفاق التشريع ، وكيف استقلت أحياناً بتبيان الحلال والحرام ولو كان أصلها في الكتاب ، وفصلنا القول في خبر الآحاد وشروط الاحتجاج به ، ووصفنا تبكير القوم

بالرواية المصحوبة بالإسناد ، وعرضنا لمدى تأثير علوم الأدب بأسانيد المحدثين ، وردَدْنا على المانعين من الاحتجاج بالحديث في اللغة والنحو ، وأثبتنا أن مقاييس المحدّثين أدق من معايير اللغويين لنقل الكلام الصحيح الفصيح .

ورأبنا في الباب الأخير أن نشبع القول في طبقات الرواة ، فتحدثنا بوجه خاص عن ابن سعا. ومنهج التصنيف في هذه الطبقات ، وأوضحنا التقسيات الاصطلاحية للصحابة أو التابعين وتابعيهم ، وترجمنا للمشاهير منهم بما يغني عن الرجوع إلى المصادر والأمهات .

ولقد أطلنا في بحث «تدوين الحديث» لما نعانيه في طائفة من الشباب العربي المثقف من الانخداع بالمستشرقين الذين ينكرون هذا التدوين ويشرون الشبهات حوله ، كما أسهبنا القول في «الموضوع وأسباب الوضع» ، واستخلصنا ألقواعد المنهجية التي كان علماؤنا القدامي يستندون اليها في التمييز بين الصحيح والموضوع .

وفي تضاعيف مباحثنا هذه كلها حرصنا على أن نؤكد أن مصطلح الحديث يقوم على فلسفة نقدية دقيقة روعي فيها الجوهر قبل العرض ، والمعنى قبل المبيى ، والمن قبل السند ، والعقل والحس قبل المحاكاة والتقليد . ولم يكن من السهل علينا دائماً أن نوضح هذه القضية الشائكة كل التوضيح في غضون المباحث والفصول ، لأن القارئ كان فيها لا يزال يتابعنا ليعرفها أولا ويطلع على شواهدها وأمثلتها ، فجاءت خاتمة الكتاب إذن تتميماً وتوضيحاً وتركيزاً لهذه الحقيقة ، ففي الحاتمة استخلصنا مقاييس

النقد عند المحدثين من المادة نفسها التي احتوى عليها كتابنا ، ولم نبع للقلم آنذاك أن يتلمس هذه المقاييس من كتب أخرى ينسخها ويسجلها وينقلها من مكان إلى مكان ، فلقد اتضحت معالم الطريق أمام القارئ وبات يتوقع النتيجة الطبيعية التي لا مناص من الاعتراف بها : ألا وهي تبوو مصطلح الحديث أسمى مكان في فلسفة المصطلحات على اختلاف العصور .

واننا الآن على يقين أن القارئ العربي الذي لا يفرض على عقله أن يعيش غريباً في أمته ، ه مستعاراً » في ثقافته وطريقة تفكيره . سوف يمضي من تلقاء نفسه – بعد اقتناعه بدقة المصطلح – إلى دراسة علم الحديث رواية ، فليقرأن الكتب الصحاح ، وليغذين بها ثقافته اللغوية والأدبية ، وليجدن فيها مرآة صادقة لعصر النبي عليه السلام ، مرآة تعبر عن حياة هذا الرسول العظيم ومكارم أخلاقه ، وإرشاده أصحابه إلى بناء مجتمع مثالي يقوم على الحق والحير والجال .

وفي الحديث ــ بلاريب ــ جوانب أخرى جديرة بالعرض والدراسة لم نتصد قط لبعضها لخروجها عن نطاق بحثنا الأساسي ، وأوجزنا الكلام في بعضها الآخر لضيق المقام ، وأومأنا في طائفة ثالثة منها إلى الخطوط الرئيسية وأمهات المصادر لنضع الباحث في أول الطريق .

ومن المباحث التي تركناها «البلاغة النبوية» فإنها جديرة بأبحاث طوال لو عرضنا لهـا في هذا الكتاب لأدخلت عليها علوم الحديث الضيم ، ولجاءت قلقة في موضعها ، غير منسجمة مع الغاية التي من أجلها ألَّفنا كتابنا .

ولا يسعني في ختام هذه الكلمة إلا أن أقدم الشكر خالصاً جزيلاً لكل من آزرني في هذا الكتاب ، وأخص بالذكر الصديق الدكتور محمد حميد الله الحيدر آبادي الذي كان في نظري الرائد الأول في تحقيق تدوين الحديث منذ نشر صحيفة هام بن منبه التي أفدت منها الكثير ، والصديق الدكتور يوسف العش الذي فتح أمامي – بتحقيقه العلمي الدقيق لـ «تقييد العلم للخطيب » أوسع الآفاق في تدوين الحديث أيضاً ، كما أنه أتاح لي الاطلاع على مختارات من الكتب النادرة والمخطوطات النفيسة ، وترك بين يدي بعضها كـ «الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع ، للخطيب أيضاً » ، والصديق العالم الأديب الأستاذ أحمد عبيد الذي يستر علي الرجوع إلى المصادر والأمهات ، ولا سما في تراجم الرجال .

والله أسأل أن يجعل هذا الكتاب خالصاً لوجهه الكريم ، ويمنحني به حسن القبول ، ويغفر لي ما وقع فيه من الحطإ والزلل ، وهو ولي التوفيق .





# رَفَعُ معبر (لرَّحِمْ إِلَى الْمُخَرِّي الْمُخَرِّي يُّ (سِلْنَهُ (لِنَهِمُ (لِفِرُونِ مِنْ الْمِنْ وَلَمْ مِنْ مِنْ الْمِفْرِونِ مِنْ مِنْ الْمِنْ وَلَمْ مِنْ مِنْ

البابك الأول تاريخ لحكديث



رَفْعُ معِب (لرَّحِلِجُ (الِنَجْسَ يُّ (أَسِلَنَمَ (لِنَهِمُ (الِفِرْد وكريس

الفصّلالاوّل الحديث والسنة واصطلاحات أخرى

#### الحديث والسنة

لو أخذنا بالرأي السائد بين المحدثين ، ولا سيا المتأخرين منهم ، لرأينا الحديث والسنة مترادفين متساويين ، يوضع أحدها مكان الآخر : ففي كل منها إضافة قول أو فعل أو تقرير أو صفة إلى النبي عليه . بيد أن رد هذين اللفظين إلى أصولها التاريخية يؤكد وجود بعض الفروق الدقيقة بين الاستعالين لغة واصطلاحاً .

فالحديث – كما لاحظ أبو البقاء (١) – « هو اسم من التحديث ، و هو الإخبار ، ثم ُسمي به قول أو فعل أو تقرير ُنسب إلى النبي عليه الصلاة

أبو البقاء هو أيوب بن موسى الحسيني القريمي الكفوي ، كان من قضاة الاحناف وتوفي سنة
 ١٠٩٣ وهو قاض بالقدس ( انظر هدية العارفين ٢٢٩/١ وابضاح المكنون ٢٥١/١ ، ٣٨٠ ) .

والسلام » (١) . ومعنى « الإخبار » في وصف الحديث كان معروفاً للعرب في الجاهلية منذ كانوا يطلقون على « أيامهم المشهورة » اسم « الأحاديث » (١) . ولعل الفراء (٣) قد تنبه إلى هذا المعنى حين رأى أن « واحد الأحاديث أحدوثة ، ثم جعلوه جمعاً للحديث » (١) . ومن هنا شاع على الألسنة : « صار أحدوثة » (٥) أو « صار حديثاً » (١) إذا ضرب به المثل . واستعمل الشاعر أبو كلدة في بيت واحد المثل والأحدوثة كأنما ليشير إلى ترادفها فقال :

ولا تَصْبَحُوا أَحَدُوثَةَ مِثْلَ قَـائِلُ به يضربُ الأمثالَ مِن يَتَمثَلُ (٢)

وكيفها مُتقلّب مادة «الحديث» تجد معنى «الاخبار» واضحاً فيها حتى في قوله تعالى : «فليأتوا بحديث مثله» (^) ، وقوله : «الله نزّل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً » (^) .

وقد استشعر بعض العلماء في مادة «الحديث» معنى «الجدة»، فأطلقوه

١ كليات أبي البقا، ص ١٥٢ ( ط ١ الاميرية سنة ١٢٨٠ هـ ) ٠

٢ فتوح البلدان للبلاذري من ٣٩٠٠

٣ حو يحيى بن زياد الديلمي ، احد تحاة الكوفة والمهتها المشهورين في اللغة ٠ له كتاب في
 معانى القرآن ٠ توفى سنة ٢٠٧ ( انظر طبقات الزبيدى ١٤٦ ) ٠

٤ انظر قراعد التحديث ٣٥ ٠

د الاغاني ۲۱/۱۵۰ ۰

٦ الإغاني ١٤/٧٤ •

۱ الاغاني ۱۳۰/۱۰ ۰

٨ سورة العاور ٣٤٠

٩ سورة الزمر ٢٣ ٠

على ما يقابل القديم ، وهم يريدون بالقديم كتاب الله ، وبالجديد ما أضيف إلى رسول الله . قال شيخ الاسلام ابن حجر في « شرح البخاري » : " المراد بالجديث في عرف الشرع ما أضيف إلى النبي علي الله وكأنه أريد به مقابلة القرآن لأنه قديم » (١) وهذا يفسر لنا \_ إلى حد كبير \_ تورع كثير من العلماء من إطلاق اسم الجديث على كتاب الله واستبدالهم « كلام الله » بجديث الله . وفي « سنن ابن ماجه » رواية لجديث نبوي تكاد تقطع بضرورة هذا الورع وهذا الأدب في التعبير : عن عبد الله بن مسعود أن رسول الله علي قال : « إنما هما اثنتان : الكلام والحديث . فأحسن الكلام كلام الله ، وأحسن الهدي هدي محمد » (١) . وإذا وجدنا في حمله كلام الله ، أحسن الحديث كتاب الله » ثم لاحظنا تفرد ابن ماجه برواية «أحسن الكلام» أدركنا أنه ليس بمستبعد أن يكون الورع حمله على إيثار هذا التعبير ، وكان أقل ما نستنبطه من ظك أن في العلماء من تحرج من إطلاق اسم الحديث على كتاب الله القديم .

والنبي عَلَيْ سمتى بنفسه قوله «حديثاً» وكاد بهذه التسمية يميّز ما أضيف إليه عا عداه ، حى كأنه وضع الأصول لما اصطلحوا فيما بعد على تسميته «بالحديث» . جاءه أبو هريرة يسأله عن أسعد الناس بشفاعته يوم القيامة ، فكان جوابه عليه السلام : « أنه علم أن لن يسأله عن هذا الحديث أحد قبل أبى هريرة لحرصه على طلب الحديث » (٣) .

۱ التدریب ۱ ۰

٢ سنن ابن ماجه ١٨/١ رقم الحديث ٤٦ تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي ٠

٣ منجيع البخاري . كتاب الرقاق ، رقم ٥١ -

والسنة – في الأصل – ليست مساوية للحديث ، فاتها – تبعاً لمعناها اللغوي – كانت تطلق على الطريقة الدينية التي سلكها النبي عليه في سرته المطهرة ، لأن معنى السنة لغة الطريقة . فإذا كان الحديث عاماً يشمل قول النبي وفعله ، فالسنة خاصة بأعمال النبي عليه السلام . وفي ضوء هذا التباين بين المفهومين ندرك قول المحدثين أحياناً : «هذا الحديث غالف للقياس والسنة والإجاع » ، أو قولهم : «إمام في الحديث ، وإمام فيها معاً » (١) وأغرب من هذا كله أن أحد المفهومين يدعم بالآخر ، كأنها متغايران من كل وجه ، حتى صح أن يدكر ابن الندم كتاباً بعنوان : «كتاب السنن بشواهد الحديث » (١) .

وحين عبر الاسلام عن الطريقة بالسنة لم يفاجئ العرب ، فلقد عرفوها بهذا المعنى كما عرفوا نقيضها وهي البدعة (٣) . وكان في وسعهم أن يفهموا منها هذا المعنى حتى عند إضافتها إلى اسم الجلالة في مثل قوله تعالى : «سنة الله في الذين تخلوا من قبل» (١) . أما الذين سمعوا لفظها من النبي علية في مثل قوله : «عليكم بسني » (٥) فيا كان لهم حينئذ أن يترددوا في انصرافها إلى أسلوبه عليه السلام وطريقته في حياته الخاصة والعامة .

من ذلك ما يراء عبد الرحمن بن مهدي ( - ١٩٨ ) من أن سفيان النوري أمام في الحديث ، والاوزاعي أمام في السنة وليس بأمام في الحديث ، ومالك بن أنس أمام فيهما جميما - \* انظر الزرقاني على الموطأ ٤/١ وقاية بـ Trad Islam. 13, 14

٢ الفهرست لابن النديم ص ٢٣٠ ٠

٣ انظر الاغاني ١١٩/٧ وفيما يتعلق بالبدعة ١١٤/٧ .

٤ سررة الاحزاب ٦٢ ٠

١٦/١ رقم الحديث ٢٤٠٠ .

والمدينة المنورة كانت – كما سنرى – أحرص البلاد على السنة النبوية حتى سميت «دار السنة» (۱). وفي جنباتها المشرفة بدأ مفهوم «السنة» يأخذ شكلاً سياسياً واجتماعياً إلى جانب الشكل الديني الأساسي : فالرسول على المحل سياسياً واجتماعياً إلى جانب الشكل الديني الأساسي : فالرسول على المحتمر بأن من أحدث في المدينة حدثاً فعليه لعنة الله ورسوله والناس أجمعين (۱) ، وكأن في هذا الحديث إيماء إلى براءة الله ورسوله من كل منشق على الجماعة ، خالع يد الطاعة ، مؤثر البدعة على السنة . وفي هذا الموضع جاء الحدث مرادفاً للبدعة ، وكلاها نقيض السنة : في هذا الموضع جاء الحدث مرادفاً للبدعة ، وكلاها نقيض البن لأبيه مكبراً تقيده بالسنة المطهرة : «ولم أر أحداً من أصحاب رسول الله كان أبغض اليه الحدث في الاسلام» (۱) ، وليقل المتهم في دينه مدافعاً عن نفسه : «ما أحد ثت في الاسلام حدثاً ولا أخرجت من طاعة بداً» (٤) .

ما أسرع ما انتقل المسلمون إذن من المعنى الاقليمي الضيق إلى المعنى الشامل الواسع ! إنهم لا يخشون إحداث الحدّث في المدينة وحدها «دار السنة» ، بل يخشون الحدّث في الاسلام كله ، في كل بلد بلغته الدعوة المباركة ، فالمبدأ عام شامل ، وقد وضعه الرسول علي بنفسه مذ قال : «شر الأمور محدثاتها» (٥) وقال : «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس فيه فهو رد» (٢) .

١ راجع فصل الرحلة في طلب الحديث من هذا الكتاب ٠

٢ صحيع البخاري ، الاعتصام ، رقم ٦ ٠

٣ سنن الترمذي ١/١٥ -

٤ الاغاني ٢١/٤٤١ ٠

٥ سنن ابن ماجه ١٧/١ رقم ٥٤٠

٦ سنن أبي داوود ٢٨٠/٤ رقم ٦٠٦٠ .

ولم يكن لهذا المبدأ النبوي الصريح إلا نتيجة واحدة حاسمة : فعلى قدر الخوف من إحداث الحدث في الاسلام كانت الرغبة في المحافظة على سنة رسول الله . وإن كلّ مؤمن لا يظل قلبه ونظره معلقين بشخص الرسول ، ولا يصوغ نفسه وعمله وفق الخلق النبوي ، ووفق ما جرت به السنة <sup>(۱)</sup> أو مضت عليه <sup>(۲)</sup> ليس صادق الانمان ولا هو من المقربين . وإذا كان هذا الرجل من المشتغلين بالحديث النبوي زادت تبعته ، فما يفعل شيئًا لم يفعله رسول الله عليه م بل يتردد في كثير من الأمور قبل الاقدام عليها ليعرف أقربها إلى السنة ، من تشميره ثيابه (٣) ، وطرقه الباب للاستئذان على المحدث (٤) ، وإفشائه السلام غير مجاوز القـــدر المستحب من رفع الصوت به (۵) ، وجلوسه حيث ينتهي به المجلس (٦) وامتناعه من الجلوس في صدر الحلقة أو وسطها (٢) أو بين اثنين بغير إذبها (٨) ، وما شابه هذه الحصال النبوية التي اشتمل عليها كتاب الأدب في جميع كتب «السن».

وحين بعد العهد بالوحي وبرسول الله مليليم أضحى التشبه بالسلف الصالح

١ البخاري ، الاعتصام ، رقم ٤ -

۲ سنن أبي داوود ۲/۸/۳ رقم ۲۲۵۰ .

٣ الجامع لأخلاق الراوي ٢٢/٢ .

٤ الجامع ٢٤/٢ .

<sup>•</sup> الجامع ٢٦/٢ •

٦ الجامع ٢٨/٢ ٠

٧ الجامع ٢٨/٢ ايضا •

۲۹/۲ - ۱لجامع

ضرباً من التأسي بالسنة النبوية . وصار هؤلاء المتشبهون بالسلف ينسبون إليه فيسمون «السلفيين» (١) ، وباتت حياتهم وقفاً على إحياء السنة وإماتة البدعة (٢) ، وكان المتدينون الصادقون ينظرون اليهم نظرة إجلال وإكبار في مختلف العصور ، غير أنهم لم يسلموا من أذى المبتدعة وأهل الأهواء ، ولا من غلاة المتصوفين ، ولا من الأدباء المتظرفين . ومضى السلفيون لا يبالون بشيء من أذى العامة ، فحسبهم شرفاً أنهم حفظوا سنن الحدى حن ضيعها الناس !

ولئن أطلقت السنة في كثير من المواطن على غير ما أطلق الحديث ، فان الشعور بتساويها في الدلالة أو تقاربها على – الاقل – كان دائماً يساور نقاد الحديث ، فهل السنة العملية إلا الطريقة النبوية التي كان الرسول صلوات الله عليه يؤيدها بأقواله الحكيمة وأحاديثه الرشيدة الموجهة ؟ وهل موضوع الحديث يغاير موضوع السنة ؟ ألا يدوران كلاها حول محور واحد ؟ ألا ينتهيان أخيراً إلى النبي الكريم في أقواله المؤيدة لأعاله ، وفي أعاله المؤيدة لأقواله ؟

حين جالت هذه الأسئلة في أذهان النقاد لم يجدوا بأساً في أن يصرحوا

<sup>·</sup> الشنبه في اسماء الرجال للذهبي ، نشر جنخ Jong ، ٢٦٩ ،

وعلى طريقة المستشرقين في احصاء الجزئيات واستقراء التفصيلات ، قام جولدزيهر بجمع طائفة حسنة من المعلومات عن احياء السنة في مختلف العصور الاسلامية ، وليس لنا اعتراض على النتيجة التي خرج بها من دراسته لهذه الناحية بالذات ، فقد البت ان احياء السنة كان يوادف غالبا العمل على نشرها وتثبيتها في نفوس الافراد والمجتمعات ، وانظر :

Muhammedanisches Recht, in Theorie und Wirklich Keit (Zeitschrift f. vergleich). Rechtswissenschatt, VIII, 409 sq.

بحقيقة لا ترد : إذا تناسينا موردَيُ التسميتين كان الحديث والسنة شيئاً واحداً ، فليقل أكثر المحدثين : إنها مترادفان .

#### الحبر والأثر

والحبر أجدر من السنة أن يرادف الحديث ، فما التحديث إلا الإخبار ، وما حديث النبي عليه السلام إلا الحبر المرفوع اليه . غير أن إطلاق اسم الإخباري على من يشتغل بالتواريخ ونحوها حمل بعض العلماء على تخصيص المشتغل بالسنة بلقب «المحدث» لتمييزه عن «الإخباري» وعلى تسمية ما جاء عنه «حديثاً» . لتمييزه عن «الحبر» الذي يجيء عن غيره . وهذا يفسر قولهم : «بينها عموم وخصوص مطلق ، فكل حديث خبر . ولا عكس » (١) .

والمحدثون الذين انتصروا لترادف الحديث والحبر لاحظوا – إلى جانب المدلول اللغوي المهائل بين اللفظين – أنّ الرواة لم يكتفوا بنقل المرفوع إلى النبي علي ، بل عنوا معه بنقل الموقوف على الصحابي والمقطوع على التابعي : فقد رَوَوْا إذن ما جاء عن النبي وما جاء عن غيره ، والرواية إخبار هنا وهناك ، فلا ضير في تسمية الحديث خبراً ، والحبر حديثاً . ومن خلال الزاوية نفسها نظروا إلى الأثر ، فهو مرادف للخبر والسنة والحديث ، «يقال : أثرتُ الحديث : بمعنى رويتُه ، ويسمى المحدث أثرياً

١ تدريب الراوي ؟ ٠

نسبة "للأثر» (١). فلا مسوغ لتخصيص الأثر بما أضيف للسلف مسن الصحابة والتابعين. إذ أن الموقوف والمقطوع روابتان مأثورتان كالمرفوع، إلا أن الموقوف يعزى إلى التابعي، بينا ينتهي المرفوع إلى الرسول الكريم صلوات الله عليه. وهنالك اصطلاحات في بيان الفرق بين كل من الحبر والأثر لن نخوض فيها، ولن نماري فيها أصحابها (١٦)، فقد أخذنا برأي الجمهور في تساوي هذه المصطلحات جميعاً في إفادة التحديث والإخبار، وعليها مدار البحث في علم أصول الحديث.

#### الحديث القدسي

وكان رسول عَلِيْكِ يلقي أحياناً على أصحابه مواعظ يحكيها عن ربه عز وجل لبست وحياً منزلاً فيسموها قرآناً ، ولا قولاً صريحاً يسنده عليه السلام إلى نفسه إسناداً مباشراً فيسموها حديثاً عادياً ، وإنما هي أحاديث بحرص النبي على تصديرها بعبارة تدل على نسبتها إلى الله ، لكي يشير إلى أن عمله الأوحد فيها حكايتها عن الله بأسلوب يختلف اختلافاً يشير إلى أن عمله الأوحد فيها حكايتها عن الله بأسلوب يختلف اختلافاً ظاهراً عن أسلوب القرآن ، ولكن فيه – مع ذلك – نفحة من عالم القدس ، ونوراً من عالم الغيب ، وهيبة من ذوي الجلال والإكرام . تلك هي الأحاديث القدسية ، التي تسمى أيضاً إلهية وربانية .

۱ التدريب ٤٠

إ من تلك الاصطلاحات أن المحدثين يسمون المرفوع والموقوف بالاثر ، وأن فقها، خراسان يسمون الموقوف بالاثر والمرفوع بالخبر : أنظر التدريب ٤٠٠

مثالهًا ما أخرجه مسلم في «صحيحه» عن أبي ذر رضي الله عنه عن النبي عَالِيْهِ فَمَا يُرُويُهُ عَنِ اللَّهُ عَزِ وَجَلَّ : «يَا عَبَادِي إِنِّي حَرِمَتِ الطَّلَّمِ عَلَى نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا . ياعبادي كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم . يا عبادي كلكم جائع إلا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم . يا عبادي كلكم عار إلا من كسوته فاستكسوني أكسكم . يا عبادي إنكم تخطئون بالليل والنهار وأنا أغفر الذنوب جميعاً فاستغفروني أغفر لكم . يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني ، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني . يا عبادي لو أن اولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئاً . يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً . يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل إنسان مسألنه ما نقص ذلك مما عندي إلا كما ينقص المخيط (١) إذا أدخل البحر . يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم بها. فمن وجد خبراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه» (٢٠).

١ الخيط : الابرة ، ما يخاط به ٠

٢ رياض الصالحين للنووي ٧٣٠

والمؤدّى واحد في كلتا العبارتين ، وكل ما بينها من فرق إنما هو تمييز بين اصطلاحين .

وحكاية النبي يَلِيَّ عن ربه في هذا الضرب من الأحاديث القدسية انخذت حجة للعلماء القائلين : إن اللفظ في الحديث القدسي من الله عز وجل . غير أن كثيراً من العلماء يرون أن الصياغة في «القدسي » للنبي وأن المعنى لله وإلى هذا الرأي جنح أبو البقاء حين قال بصراحة ووضوح : «إن القرآن ما كان لفظه ومعناه من عند الله بوحي جلي ، وأما الحديث القدسي فهو ما كان لفظه من عند الرسول ، ومعناه من عند الله بالإلحام أو بالمنام » (١١) .

١ كليات أبي البقاء ٢٨٨٠

رَفْحُ مجب (لرَّعِي الْنَجْنَ يُّ (سِّلَتُمَ) (لِنَهِمُ الْاِنْووکِسِ

# الفَصْلُالتَّايٰن حول تدويـن الحديث

#### معرفة العرب للكتابة قبيل الإسلام

لن نغلو في وصف العرب – قبيل الاسلام – بجهل الكتابة وعدم التمرس بها ، لندرة أدواتها المتبسرة لديهم وتعويلهم على الذاكرة في حفظ آثارهم ورواية آدابهم ، فمما لا ريب فيه أن شهال الجزيرة العربية عرف الكتابة والقراءة ، وأن مكة بمركزها التجاري الممتاز شهدت من القارئين الكاتبين قبيل البعثة أكثر مما شهدت المدينة ، وإنا لنستبعد ألا يكون في ذلك الحين بمكة – كها جاء في بعض الأخبار – وإلا بضعة عشر رجلاً يقرؤون ويكتبون » (١) ، لأن هذه الأخبار إذا صحت أسانيدها لا تبلغ أن تكون إحصاء دقيقاً أو استقراء

١ انظر على سبيل المثال ( في صحيفة همام بن منبه س ٣ ) كيف لا يزال الدكتور حميد الله
 يردد هذا الخبر مقتنما به • ثم قارن به :

H. Lammens, La Mecque à la veille de l'Hégire, Beyrouth 1924, p. 122.

والمؤرخون مولمون بترداد هذه العبارة : « وكانت الكتابة في العرب قليلة » ومثالا على
هذا راجع ابن سعد ٢/٣ ص ١٤٨٠

شاملاً ، فما فيها إلا دلالة ظنية غامضة لا يحسن مع مثلها القطع في هذا الموضوع الحطير . غير اننا لا تملك من الحجج والبراهين ، التقليمة والنقلية ، ما نو كد به كثرة القارئين الكانبين في تلك الفترة من حياة العرب ، ولا شيء يدعونا إلى الغلو في أمر الكتابة واعتقاد كثرتها في شبه الجزيرة العربية إلا أن يصيبنا من الجهالة العمياء ما يغرينا باتباع المستشرقين الذين يزعمون أن وصف العرب «بالأميين» في القرآن(١) لا ينافي معرفتهم القراءة والكتابة ، فما الأمي عندهم إلا الذي يجهل الشريعة الالهية ، وما كان محمد ما الله الله الله نبي هؤلاء «الأميين» الوثنيين «الذين الذين عمد ما أله أرسله الله ، ولا كتاباً أنزله الله ، فكتبوا كتاباً أنزله الله ، فكتبوا كتاباً بأيديهم » (٣) .

والواقع أن هذا الربط المضطرب بين « الأمي » عندما يوصف به النبي عليه السلام وبين « الأميين » وصفاً للعرب ، ليس من المنطق في شيء ، لأنه تجزئة لا مسوغ لها في أصل اللغة ولا وحي السياق للفظ قرآني واحد ينبغي تفسيره

١ سورة الجمعة ٢ ٠

۲ سورة الاعراف ۱۵۷ .

٣ وتفسير « الأميين » على هذا النحو جاء في بعض روايات الطبري عن ابن عباس ( ١ / ٢٩٦ ) في تأويل قوله تعالى : « ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب الا أماني » في سورة البقرة ، ووجد المستشرقون في هذا التأويل مسوغا لزعمهم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان كاتبا قارئا ، وأن وصفه بالامية \_ كوصف العرب بها \_ لا ينافي معرفة القراءة والكتابة ، انظر : Paret, Encycl. de l'Islam, IV, 1070; Horovitz, Koranische Untersuchungen,

Berlin, 1924, p. 52.

وكان يحسن بالمستشرقين أن يقرأوا تفسير الطبري في الصفحة نفسها ليروا أنه يضعف هذا الرأى •

بمعنى واحد لا بمعنين متباينن: فإما أن يكون الأمي هو الذي بجهل الشريعة الإلهية ، أو هو الذي بجهل القراءة والكتابة ، ومن هنا يكبر خطأ المفسرين الذين أولوا «الأمين» العرب بجهلة الشريعة الإلهية على حين أولوا النبي «الأمي» بالذي لا يعرف القراءة والكتابة . أما خطأ المستشرقين فمركب مضاعف ، لأنهم عولوا فيه على رأي ضعيف شطروه شطرين ، ثم آمنوا ببعضه وكفروا ببعض وجاؤوا على الأثر برأبه الصبياني : فأما العرب - بزعمهم - فهم أميون بلهلهم الشريعة الالهية ، وأما النبي فأمي نسبة إلى هؤلاء الجاهلين ، لتعليمه إياهم شريعة الله ، فهو نبي هؤلاء الجاهلين ، لتعليمه إياهم شريعة الله ،

فهل بعد هذين التفسيرين من تناقض!

إنما ينقذنا من هذا الهذيان وضوح النص القرآني.، فهو أصرح من أن يؤول ، ولفظ «الأمي» فيه سواء أكان وصفاً للعرب أم للنبي صلوات الله عليه لا يعني إلا الذي يجهل القراءة والكتابة ، وهو ما فهمه جمهور المفسرين وما عليه علماء الأمة إلى يومنا هذا (۱). وحينئذ لا يكون في وصف العرب «بالأمين» غلق في جهلهم الكتابة ، إذ الأمية بهذا لمعنى كانت غالبة على كثرتهم ، وإنما يكون الغلو يقيناً في إدعاء كثرة الكتابة وأدواتها بين العرب ، وفي الزعم القائل إنهم لم يجهلوا الكتابة بل جهلوا شريعة الله ، لأن أحداً من الباحثين لم يأت ببرهان على هذا الرأي العقم .

١ راجم تفسير الطبري ١ / ٢٩٦ - ٢٩٧

#### أسباب قلة الكتابة في حياة الرسول عليلية

وأياً ما تكن معرفة العرب للكتابة قبيل الاسلام ، فان الكاتبين كانوا أكثر عدداً في مكة منهم في المدينة ، يشهد لذلك أن رسول الله على أذن لأسرى «بدر» المكين بأن يفدي كل كاتب منهم نفسه بتعليم عشرة من صبيان المدينة الكتابة والقراءة (۱) . وحسبنا أن كتبة الوحي بين يدي الرسول على بلغ عددهم أربعين رجلاً (۱) ، وأن كثيراً منهم كانوا مكيين ، وهم الذين كتبوا القسم المكي من القرآن قبل هجرته عليه السلام إلى المدينة . بيد أن المسلمين ما كادوا يستقرون في المدينة في مسجده صفة كان المكاتب المحسن عبد الله بن سعيد بن العاص يعلم فيها الراغبين الكتابة والحط (۱) . وأكبر الظن أن المساجد التسعة المي كانت بالمدينة على عهد رسول الله عليه السلام (١) انخذت مدارس كانتر العلم ، يزيدنا اعتماداً بهذا أن رسول الله كان يأمر الصبيان أن يتدارسوا في مسجد حيهم (۱) . ومن المعلوم أيضاً أن الرسول أن يتدارسوا في مسجد حيهم (۱) . ومن المعلوم أيضاً أن الرسول أن يتدارسوا في مسجد حيهم (۱) . ومن المعلوم أيضاً أن الرسول

١ - انظر الروض الانف على سيرة أور السام الستهبلي ٩٢/٢ وطبقات أبن سعد ١/٢ ص ١٤٠٠

٢ - راجع كداينا ه عباحث في علوم الفرآن له من ١٦ ط ٢٠٠

٢ - الأم سعاب في اسماء الاصحاب لابن عبد البر ٢٦٦/١ ه هادش الاصابة لابن حجر شاء مصطفى محمد سنة ١٩٥٨ ه وعبارة ابن عبد البر : و وأره له أي أمن النبي عبدالله ابن سميداً بن العاص له أن يعدم الكتابة بالمدينة ، وكان كاتبا محسنا » •

إسباب الإشراف « مخطوطة الناعرة » ٢٠/١ » ذكره حميد الله ، صحبتة مسام ص ٦ حاسبة د » ،

ع راحم السراتيب الادارية للكتان /١١

عَلَيْكُ أَمْرُ فِي السنة الأولى للهجرة باحصاء المسلمين في المدينة رجالاً وأطفالاً ، ذكراناً وإناثاً . ورواية البخاري في «باب كتابة الامام للناس» من صحيحه صريحة في أن هذا الاحصاء كتب ودون : فقد قال عليه السلام : «اكتبوا لي من تلفظ بالاسلام من الناس ، فكتبنا له ألفاً وخمس مئة رجل » (١) .

فإذا رأينا ــ بعد ذلك ــ أن تعويل الصحابة في حفظ الحديث إنما كان على الاستظهار في الصدور لا على الكتابة في السطور ، صار لزاماً علينا أن نلتمس لتعليل ذلك غبر الأسباب التقليدية التي يشر اليها الباحثون عادةً كلما عرضوا لهذا الموضوع : فما نستطيع أن نتابعهم فيما يزعمونه من أن قلة التدوين على عهد رسول الله ﷺ تعود بالدرجة الأولى إلى ندرة وسائل الكتابة ، لأنها لم تك قليلة إلى هذا الحد الذي يبالغ فيه ، وهي – على كل حال – قلة نسبية قد تكون أحد العوامل في إهمال الحديث ، ولكنها بلاريب ليست العامل الوحيد . فما منعت ندرة هذه الأدوات صحابة الرسول من تجشم المشاق وركوب الصعاب في كتابـة القرآن كله في اللخاف والعُسُب والأكتاف والأقتاب وقطع الأديم (٢) . ولو أن بواعثهم النفسية على تدوين الحديث كانت تضارع بواعثهم على كتابة القرآن حماسة وقوة لاصطنعوا الوسائل لذلك ولم يتركوا سبيلاً إلا سلكوها ، بيد أنهم ــ من تلقاء أنفسهم وبتوجيه من نبيهم ــ نهجوا في جمع الحديث منهجاً نختلف كثيراً عن طريقتهم في جمع القرآن .

كانوا من تلقاء أنفسهم منصرفين إلى تلقي القرآن ، مشغولين بجمعه في

انظر صحيفة همام ص ٩ وقارن بصحيح مسلم كتاب الإيمان ، باب جواز الاستسرار بالإيمان للمنائف ١٧٨/٢ بشرح النووي .

٣ راحع كتابنا « مباحث في علوم القرآن » ص ٦٧ ط ٢ ٠

الصدور والسطور ، وكان كتاب الله يستغرق جل أوقاتهم ، كما يملك عليهم كل مشاعرهم ، وحديث رسول الله حينئذ أكثر من أن يحصوه ، فله في كل حادثة قول ، وفي كل استفتاء توضيح ، وفي كثير من الوحي القرآني تبيان وتفسير ، فأنتى للكتبّة منهم الوقت لمتابعة الرسول عليه السلام في كتابة جميع ما يقوله أو يعمله أو يقر الناس عليه ! وإذا اندفع بعض هؤلاء الكاتبين إلى تقييد جميع ما سمعه ورآه من النبي العظيم ، فهل يمكن أن يهائلوا كلهم في هذا الاندفاع بحيث لا يفوت أحداً منهم شيء ؛

إن الأقرب إلى المنطق والصواب أن أفراداً منهم وجدوا من البواعث النفسية ما حملهم على العناية بكتابة أكثر ما سمعوه – وربما كل ما سمعوه – وأقرهم على ذلك رسول الله على حين أمن التباس السنة بالقرآن ، على حين كتب أفراد آخرون أشياء قليلة ، وظل سائرهم بين قارئ كاتب لكنه مشغول بالقرآن شغلا لا يتبح له كتابة الحديث ، فغدا يسمعه من الرسول ويعمل به ولا يجد الحاجة لتقييده ، وبين أمي يحفظ من القرآن والحديث ما تبسر له في صدره ، وهو ما كان عليه أكثر الصحابة في بدء الإسلام ومطلع فجره .

وانصراف الصحابة إلى القرآن جمعاً له في الصدور والسطور ، واشتغالهم به عن كل شيء سواه ، كان جزءاً من التوجيه النبوي الحكيم لهؤلاء التسلامذة الحالدين من الأميين والكاتبين : وهو توجيه متدرج مع الحياة والأحياء ، متطور مع الأحداث التي تعاقبت على المجتمع الاسلامي ، فما كان لهاذا التوجيه أن يجمد على صورة واحدة ، بل روعى فيه الزمان ، وروعيت الأشخاص ،

فنهى الرسول عَلَيْكُ عن كتابة الأحاديث أول نزول الوحي مخافة التباس أقواله وشروحه وسيرته بالقرآن ، ولا سيا إذا كتب هذا كله في صحيفة واحدة مع القرآن (۱) ، وقال : « لا تكتبوا عني ، ومن كتب عني غير القرآن فليمحه ، وحدثوا عني ولاحرج ، ومن كذب علي متعمداً فليتبوأ مقعده من النار » (۲) ، ثم أذن بذلك إذنا عاماً حين نزل أكثر الوحي وحفظه الكثيرون (۳) وأمن

وقد ظل أبو سعيد الخدري متشددا في أمر كتابة الاحاديث لانه كان يخشى أن يضاهى المحديث بالقرآن ، وقد صرح بذلك لابي نفرة حين طلب منه اكتاب الحديث فقال : « لا نكتبكم ، ولا نجملها مصاحف ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحدثنا فنحفظ ، فاحفظوا عنا كما كنا نحفظ عن نبيكم ، • انظر ذم الكلام للهروي • مخطوطة الظاهرية ، ورقة ٦٢ الوجه الثاني •

والمشهور أن حديث النهي عن الكتابة رواه أبو سعيد الخدري كما رأينا ، غير أن بعض الصحابة الآخرين ـ كما يظهر ـ رووا في هذا الموضوع أحاديث متشابهة ، كما نقل عن أبي هريرة و انظر تقييد العلم ٣٣ ـ ٣٤ ، وابن عباس وابن عمر و مجمع الزوالد ١٥٠/١ ، وزيد ابن ثابت و جامع بيان العلم ٦٣/١ ،

١ وقد أشار الى ذلك الخطابي في و معالم السنن ١٨٤/٤ ، فقال : « وقد قيل : انه انما نهى أن
 يكتب الحديث مع القرآن في صحيفة واحدة ، لئلا يختلط به ، ويشتبه على القارى، فأما
 أن يكون نفس الكتاب محظورا ، وتقييد العلم بالخط منهيا عنه فلا » .

٣ صحيح مسلم ٢٢٩/٨ من حديث ابي سعيد الخدري • وانظر ما يقاربه في علوم الحديث لابن الصلاح ١٧٠ وتقييد العلم للخطيب البغدادي ٢٩ الى ٣٢ حيث يذكر عددا من الروايات المماثلة كلها من حديث أبي سعيد • وقد أعل بعضهم هذا الحديث ووقفه على أبي سعيد ، قاله البخاري وغيره • ولكن العلامة أحمد شاكر يرى أن هذا غير جيد ، وأن الحديث صحيح وانظر الباعث الحثيث ص ١٤٩ » • ويؤكد صحته ... في نظرنا ... انسجامه مع حديث آخر رواه أبو سعيد نفسه اذ يقول : « استأذنت النبي صلى الله عليه وسلم أن أكتب الحديث ، فأبى أن يأذن لي » • ( تقييد العلم ٣٢ ، وقارن بالالماع للقاضي عياض ، مخطوطة الظاهرية ورقة ٢٧ وجه أول ) •

٣ وكان الرامهرمزي يرمي الي هــــذا حن علق على حديث أبــي سعبه في النهي عـــن =

اختلاطه بسواه فقال عليه السلام: « قَيَدُوا العلم بالكتاب (۱) » . وحفظ عنه صلوات الله عليه المنعُ من كتابة أحاديثه بوجه عام لأن كلامه كان موجهاً إلى عامة أصحابه ، وفيهم الثقة والأوثق ، والصالح والأصلح ، والضابط والأشد ضطاً ، والحافظ والأمنن حفظاً ، وأذن في الوقت نفسه لبعض أفرادهم إذناً خاصاً ، لتظاهر الكتابة الحفظ إن كانوا ضابطين (۲) أو تساعدهم على زيادة

وكلام السيد رشيد رضا يتناول الحديث من هذين الطريقين ، فلا يلزم منه تضعيف جميع الطرق الاخرى التي ورد بها كالطريق الذي تفرد به اسماعيل بن يحيى عن ابن أبي ذلب عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « قيدوا العلم بالكتاب » ـ تقييد العلم ص ٦٩ ٠

وسنرى أن هذا الحديث شاع كثيرا على السنة الصحابة حتى رواه بعض المحدثين موقوقا على عدد منهم ، فهو في الاصل مرفوع الى النبي صلى الله عليه وسلم ولكن تناقله بين الصحابة اوهم وقفه عليهم • ولذلك قال السيوطي في ( التدريب ١٥٠ ) : « وقد رواه الحاكم وغيره من حديث أنس وغيره موقوفا » •

ومما يشبه أن يكون اذنا عاما بالكتابة ما اورده الرامهرمزي في ( المحدث الفاصل ج ٤ ورقة ٣ وجه ١ ) والسيوطي في ( تدريب الراوي ١٥٠ ) عن رافع بن خديج أنه قال : قلت يا رسول الله ، انا نسمع منك أشياء أفتكتبها ؟ قال : « أكتبوا ولا حرج » • وللسيد رشيد رضا رأي في تضعيف هذا الحديث ( مجلة المنار ٧٦٣/١٠ ) •

لا سنرى في اذن الرسول صلى الله عليه وسلم لعبدالله بن عمرو بن العاص بالكتابة ، فكانت ثمرة هذا الاذن النبوي « الصحيفة الصادقة » • وسنتكلم عنها وعن ابن عمرو قريبا في موضوع أنسب • وقد لاحظ ابن قتيبة في ( تاويل مختلف الحديث ص ٣٦٦ ط • مصر =

<sup>=</sup> الكتابة بقوله: « وحديث أبي سعبه: حرصنا أن يأذن لنا النبي صلى الله عليه وسلم في الكتاب فأبى ، فأحسبه أنه كان معفوظا في أول الهجرة ، وحين كان لا يؤمن الإستغال به عن القرآن » المحدث الفاصل ؟ / ورقة ٦ وجه أول •

جامع بيان العلم لابن عبد البر ١ / ٧٧ وتقييد العلم ٦٩ والمحدث الفاصل للرامهرمزي مغطوطة الظاهرية ج ٤ ورقة ٢ وجه أول • غير أن السيد رشيد رضا تكلم على العديث و دجلة المنار • ١ / ٧٦٧ - ٧٦٧ وفضعفه من رواية عبد الحميد بن سليمان الخزاعي لان الذهبي تكلم فيه ، وضعفه أيضا من رواية عبد الله بن المؤمل ، وفي هذا الاخير قال الامام أحمد : «أحاديثه مناكير = 1 انظر مجمع الزوائد ١ / ١٥٢ •

الضبط إن خيف نسيانهم ولم يوثق بحفظهم (١) ، فكان إذنه لهـوُلاء وأولئك أشبه بالاستثناء الذي خص به عليه السلام نفراً من أصحابــه لأسباب وجيهة قدر أهميتها تبعاً للظروف والأشخاص .

والفول بالنسخ في هذا الموضوع – أعني القول بنسخ أحاديث الإذن بالكتابة لأحاديث النهي عنها (٢) – لا يراد منه إلا ما أشرنا اليه من التدرج الحكيم في معالجة هذه القضية البالغة الحطورة . وتخصيص بعض الصحابة بالإذن

= ١٣٣٦ هـ) ان من الممكن ان يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم : « خص بهذا عبدالله ابن عمرو لانه كان قارئا للكتب المتقدمة ، ويكتب بالسريانية والعربيسة ، وكان غيره مسن الصحابة أميين ، لا يكتب منهم الا الواحد والاثنان ، واذا كتب لم يتقن ولم يصب التهجي : فلما خشي عليهم الغلط قيما يكتبون نهاهم ، ولما أمن على عبدالله بن عمرو ذلك اذن له » ٠ ويذكرون في هذا حديثا عن ابي هريرة ان رجلا من الانصار كان يجلس الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيسمع منه الحديث يعجبه ، ولا يقدر على حفظه، فشكا ذلك الى النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال : « استعن بيمينك » انظر تقييد العلم ص ٦٧ وسنن الترمذي ٢/١١/١ ط٠ مصر سنة ١٣٩٢ ومعالم السنن للخطابي ١٨٤/٤ ٠

غير أن في مند هذا الحديث الخليل بن مرة • وفيه يقول البخاري : « أنه ممنكر الحديث ١٠ والخطيب يرويه في ( تقييد العلم ص ٦٦ ) بسند ليس فيه الخليل بن مرة هذا • ويذكره السيوطي في ( التدريب ص ١٥٠ ) دون سند ، فلا يحسن التسرع بانكاره وتضعيفه بجميع طرقه •

ولعلنا لا نبعد اذا استنتجنا من مجموعة النصوص والوثائق السابقة ان رسول الله صلى الله عليه وسلم أمسى في سنواته الاخيرة يجيز الكتابة عنه ، كما في حديث أبي شاة رجل من اليمن • فبعد ان فتع الله على رسوله مكة قام في الناس خطيبا ، حتى اذا أتم خطبته قام أبو شاة فقال : « اكتبوا لي يا رسول الله » فقال عليه السلام : « اكتبوا لابي شاة » • راجع تفصيل الخبر ونص الخطبة النبوية في تقييد العلم ٨٩ وقارن بفتح الباري ١٨٤/١ وسنن الترمذي ٢/١٠ وعلوم الحديث لابن الصلاح ١٧٠ وجامع بيان العلم ١/٠٧ والمحدث الفاصل ٤ الورقة الاولى الوجه الثاني •

٢ انظر تاويل مختلف الحديث لابن قنيبة ٣٦٥ والباعث الحثيث ١٤٩ ٠

في رقت النهي العام لا يعارض القول بالنسخ لأن إبطال المنسوخ بالناسخ لا علاقة له ولا تأثير في تخصيص بعض أفراد العام قبل نسخه . وعلى هذا الأساس نجمع بين الآراء والتوجيهات المختلفة التي يخيل إلى الباحث السطحي انها متضاربة ، مع أن التوفيق بينها سهل ميسركها رأينا ، فالعبرة بما انتهى اليه الموضوع آخر الأمر واستقرت عليه الأمة ، وهو اتفاق الكلمة بعد الصدر الأول على جواز كتابة الأحاديث. ولقد قال ابن الصلاح : «ثم إنه زال ذلك الحلاف ، وأجمع المسلمون على تسويغ ذلك وإباحته ، ولولا تدوينه في الكتب لدرس في الأعصر الآخرة (١) » .

# الصحف المكتوبة في عهد النبي طلبة

ومن المؤكد – على كل حال – أن بعض الصحابة كتبوا طائفة من الأحاديث في حياته عليه الموسلة ، ومنهم من كتبها بإذن خاص من الرسول مستثنى من النهي العام كما أوضحنا ، بيد أن أكثرهم قيدوا ما جمعوه في السنوات الأخيرة من حياته عليه السلام بعد أن أذن بالكتابة لكل من رغب فيها وقدر عليها (٢) ، ولدينا أخبار عن هذه الصحف تتفاوت أسانيدها قوة وضعفاً، ومع أن أسانيد بعضها قوية جداً فنحن لا نملك اليوم شيئاً محسوساً من آثارها

١ علوم الحديث لابن الصلاح ١٧١٠

ومعا يستأنس به على اجازة النبي صلى الله عليه وسلم في أخريات حياته بالكتابة \_ بعد أن أمن اختلاط السنة بالقرآن \_ أنه قبيل وفاته أراد أن يكتب للمسلمين كتابا لا يضلون بعده، ولم ير بأسا في ذلك • انظر تفصيل الخبر في تاريخ الطبري 1/١٤ ص ١٨٠٦ \_ ١٨٠٧ وفتح الباري 1/١٨٥ \_ ١٨٠٧ .

وإن كنا لا نرتاب في تحقيق كتابتها في حياته صلوات الله عليه ، وفي تناقل الناس لها زمناً غير قليل بعد وفاته عليه السلام ولحاقه بالرفيق الاعلى .

روى الترمذي (١) أن سعد بن عبادة الأنصاري كان يملك صحيفة جمع فيها طائفة من أحاديث الرسول وسننه (٢) ، وكان ابن هذا الصحابي الجليل يروي من هذه الصحيفة (٣) . ويروي البخاري (١) أن هذه الصحيفة كانت نسخة من صحيفة عبد الله بن أبي أوفى (٥) الذي كان يكتب الأحاديث بيده ، وكان الناس يقرؤون عليه ما جمعه بخطه (٢) .

Goldziher, Etudes sur la Tradition islamique, p. 11.

ويؤكد الاستاذ عبد الصهد صارم في كتابه بالهندية (عرض الانوار المعروف بتاريخ القرآن) طبع دهلي سنة ١٣٥٩ ص ١٣٧ وما بعدها أنه رأى ذكر كتاب سعد بن عبادة في مسند أحمد ( راجع صحيفة همام ص ١٧) ، وجدير بالذكر أن ابن حجر في ( تهذيب التهذيب ٤٥٧/٣ رقم ٨٨٨ ) يجزم بأن سعد بن عبادة كان من « كتاب الجاهلية » ، وقد توفي سعد في حوران نحو سنة ١٥ ه. ،

- ٣ صحيفة همام ١٦ نقلا عن مناظر أحسن كيلائي في كتابسه ( تدوين حديث ) باللفسة
   الهندية ٠
  - ٤ سنمرض لترجمة الامام البخاري في الفصل المناسب عند الحديث عن أهم كتب الرواية -
- ه صحيح البخاري ، كتاب الجهاد ، باب الصبر على القتال ، ذكره محمد زبير الصديقي في
   كتابه ( السير الحثيث في تاريخ تدوين الحديث ص ٩ ) •
- ٦ كما في عدة أبــواب من صحيح البخاري ، ويظهر ذلك بوضوح فـــي الروايـــة =

١ الترمذي هو محمد بن عيسى بن سورة بن موسى بن الضحاك السلمي ـ بضم السين نسبة الى بني سليم ـ صاحب السنن الشهير ، ويسمى كتابه • الجامع الكبير » أيضا • توفي سنة ٢٧٩ وقيل : سنة ٢٧٥ • ولنا اليه والى كتابه عودة عند الكلام على الحديث الحسن وعلى أهم كتب الرواية •

٢ سنن الترمذي ، كتاب الأحكام ، باب اليمني مع الشاهد ( انظر صحيف همام ١٦ )
 وقارن ب :

= التالية عن موسى بن عقبة صاحب « المغازي » : « عن سالم أبي النضر مولى عمر بن عبيه الله ، وكان كاتبا له ، أن عبد الله بن أبي أونى كتب فقرأته - وفي رواية - كتب اليه عبد الله ابن أبي أوفى حين خرج الى الحرورية فقرأته · فاذا فيه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم في بعض أيامه التي لقي فيها العدو انتظر حتى مالت الشمس ، ثم قام في الناس فقال : « أيا الناس لا تتمنوا لقاء العدو ، وسلوا الله العافية · فاذا لقيتموهم فاصبروا، واعلموا أن الجنة تحت ظلال السيوف • ثم قال : اللهم منزل الكتاب ، ومجري السحاب ، وهازم الاحزاب ، اهزمهم وانصرنا عليهم » راجع صحيح البخاري ، باب لا تمنوا لقاء العدو ، وباب الا اله المائة المهار ، وباب الصبر على القتال •

١ تهذيب التهذيب ١٩٨/٤ .

۲ قارن بـ Tradit. Islam, p. 11

٣ حو محمد بن سيرين البصري ، ويكنى أبا بكر ٠ كان أمام عصره في علوم الدين بالبصرة ٠
 ترفي سنة ١١٠ هـ ( تهذيب التهذيب ٢١٤/٩ ) ٠

ع تهذیب التهذیب ۲۳٦/۶ رقم ۲۰۲ ، والمعروف عن محمد بن سیرین آنه کان یکره کتابیة العلم ، فقد تحدث عن وجهة نظر النامین عن الکتابة فقال : « کانوا یرون آن بنی اسرائیل انما ضلوا بکتب ورنوها » تقیید العلم ص ۲۱ وقال یوما لعبیدة : اکتب منك ما اسمع ۶ قال : ۷ ، قال : وجدت کتابا آنظر فیه ۶ قال : ۷ ( انظر تقیید العلم ص ۶۰ وقارن بسنن الدارمی ۱۲۱/۱ ) وانظر عن کراهته الکتابة بصورة عامة ( علل الحدیث لابن حنبل ورقة ۱ الوجه الاول ، مخطوطة الظاهربة ، مجموع ۰۰ والمحدث الفاصل ٤ الورقة ٥ الوجه الاول وطبقات ابن سعد ۱/۷ ص ۱۶۱) .

ولكن ابن سيرين و لم ير باسا ، اذا سمع الرجل الحديث ، ان يكتبه ، فاذا حفظه معاه ، كما روى عنه يحيى بن عتيق في تقييد العلم ص ٦٠ وحماد بن زيد في المحدث الفاصل ٤ الورقة ه الوجه الثاني و ولعله بدأ في أول أمره يكتب او يقرأ من الكتب ، ولذلك عرف مفسون رسالة سمرة إلى بنبه ، وقدر ما فيها من العلم الكثير و

وكان لجابر بن عبد الله (-٧٨ه) صحيفة أيضاً (١) . ويرى مسلم (٢) في صحيحه أنها في مناسك الحج (٣) . ويحتمل أن يكون في بعض أحاديثها ذكر حجة الوداع التي ألتى فيها الرسول على خطبته الحامعة ، ويوشك هذا الاحمال أن يصبح يقيناً إذا عرفنا أن التابعي الحليل قتادة ابن دعامة السدوسي (-١١٨ه) كان يكبر من قيمة هذه الصحيفة ويقول : الأنا بصحيفة جابر أحفظ مني من سورة البقرة » (٤) ولا يبعد أن تكون الأحاديث التي رواها سلمان بن قيس البشكري (٥) – وهو أحد تلامذة البراء حبير بنا أن نقيم وزناً للرواية جابر – منقولة من هاتيك الصحيفة (٦) . وجدير بنا أن نقيم وزناً للرواية التي تصور لنا وهب بن منبه (-١١٤ه) يروي أحاديث جابر من إملائه (٧) حين يعقد جابر حلقة في المسجد النبوي ، فيحتمل أن تكون هذه الأحاديث منقولة من صحيفة جابر أيضاً . وأقل ما يستنج من هذا أن تكون بعض تلامذة جابر قد نسخوها (٨) وإن كنا لا نملك أثراً محسوساً يكون بعض تلامذة جابر قد نسخوها (٨) وإن كنا لا نملك أثراً محسوساً من نسخهم .

١ طبقات ابن سعد ٥/٣٤٤ وتذكرة الحفاظ ١١٠/١ .

٣ سترد ترجمة الامام مسلم في فصل و أهم كتب الرواية ٢ •

۳ صحيفة همام ۱۶ ۰

٤ التاريخ الكبير للبخاري ١٨٢/٤ ط. الهند .

ولا ريب أن سليمان اليشكري كان يكتب الحديث ، فحين قال أبو بشر لابي سفيان : مالي
 لا أراك تحدث كما يحدث سليمان اليشكري ؟ قال أبو سفيان : أن سليمان كان يكتب ولم
 أكن أكتب ٠٠ تقييد العلم ١٠٨

٦ تهذيب التهذيب ١٥/٤ رقم ٣٦٩ ٠

٧ - تهذيب التهذيب أيضا ، ترجمة وهب بن منبه ٠ و وانظر صحيفة همام ١٤ ، ٠

أ ومن تلامذة جابـــر من كبار التابعــين محمد بن الحنفيــة ( ــ ۸۰ ) ومحمد بن علي =

<sup>=</sup> أبو جعفر الباقر ( - ١١٤ هـ) وعدد الله بن محمد بمن عقيل ( ترجمته في خلاصة التذهيب ) وكان هؤلاء الاعلام الثلاثة « ينطلقون الى جابر ، فيسألونه عن سنن رسول الله صلى الله عليه وسلم • وعن صلاته ، فيكتبون عنه ويتعلمون » • انظر تقييد العلم ١٠٤ وقارن بطبقات ابن سعد ٥/٤٤٣ والمحدث الفاصل ٤ ورقة ٣ وجه ١ • والسؤال الذي يجدر بنا أن نطرحه الان بعد قراءة هذا النص : إذا كان هؤلاء الاعلام يكتبون عن جابر ويتعلمون، أفلم يفكر أحد منهم بكتابة صحيفته عنه أو أحاديث منها ؟

١ قد صرح عبد الله بن عمرو بكتابة هذه الصحيفة بنفسه فقال : « الصادقة صحيفة كتبتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم » تقييد العلم ص ٨٤ ، وكان ابن عمرو يعظم أمر هذه الصحيفة ويقول : « ما يرغبني في الحياة الا خصلتان : الصادقة والوهطة • فاما الصادقة فصحيفة كتبتها عن رسول الله صلى الله عليه ، وأما الوهطة فأرض تصدق بها عمرو بن العاص كان يقوم عليها » أنظر جامع بيان العلم ٧٣/١ وقارن بالمحدث الفاصل ج ٤ ورقة ٢ وجه ٣ وسنن الدارمي ١٢٧/١ •

وتضعيف السيد رشيد رضا لهذا الحديث ( في مجلة المنار المجلد ١٠ ص ٧٦٦ ) \_ لوجود الليث في اسناده \_ لا ينبغي ان يكون له اثر في اضعاف سائر الروايات التي تصور عبد الله بن عمرو يعنى بصحيفته الصادقة عناية خاصة ، ويعنى \_ بنعبير أدق \_ بكتابة ما كان يسمعه من الرسول عليه السلام فيها ، فقد ثبتت هذه الفكرة في عدد من المصادر الموثوقة، وقد أنرنا الى أحمها .

٢ - ابن الاثير في د اسد الغابة ، ترجمة عبد الله بن عمرو ، ٢٣٣/٣٠

٣ انظر مستند عبد الله بن عمرو بن العاص في مسئل أحيد ١٥٨/٢ ـ ٢٢٦ -

ابن عمرو وإرشاده الحكيم له ، فقد جاء عبد الله يستفي رسول الله عليه السلام في شأن الكتابة قائلاً : أكتب كل ما أسمع ؟ قال : فعم ، قال : في الرضى والغضب ؟ قال : «نعم ، فاني لا أقول في ذلك إلا حقاً » (١) . ويخيل الينا أنه لا بد أن يكون عبد الله بن عمرو قد أخذ في كتابة الأحاديث بعد هذه الفتوى الصريحة من الرسول الكريم وتلك الصحيفة الصادقة كانت ثمرة هذه الفتوى . وآية اشتغال ابن عمرو بكتابة هذه الصحيفة وسواها من الصحف أيضاً قول أبي هريرة الصحابي الجليل : «ما من أصحاب رسول الله عليه أحد أكثر حديثاً عنه مني إلا ما كان من عبد الله بن عمرو فانه كان يكتب وكنت لا أكتب » (٢) .

١ جامع بيان العلم لابن عبد البر ١/١٧ وانظر ما يقارب معناه في مسند أحمد ٢٠٧/٢ وتأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ٣٦٥ ومستدرك الحاكم ١٠٥/١ والالماع ورقة ٢٦ وجه ٢ والمحدث الفاصل ٤/ ورقة ٢ وجه ١ ٠

وفي بعض حمده الروايات أن عبد الله بن عمرو كان يكتب كل شيء يسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم فنهته قريش لانه بشر يتكلم في الرضى والغضب ، فأمسك عن الكتاب وذكر لرسول الله ذلك فأجابه بنحوه ، وقال له : « اكتب ، فوالذي نفسي بيده ما خرج منه الاحق » •

تقييد العلم ٨٢ وقارن بجامع بيان العلم ٧٠/١ ومسند احمد ٢٤٨/٢ والاصابة ١١٢/٤ وفتح الباري ١٨٤/١ ويشير ابن حجر في ( الفتح في الصفحة المذكورة ) الى معرفة عبد الله بن عمرو بالكتب وسنها ما كان خاصا بأهل الكتاب ويظهر أن بعض الطرق التي ورد بها الحديث لا تخلو من ضعف وعلة ، فغي ( علل الحديث لابن حنبل ، ورقة ٦ وجه ١ ) ما يستنتج منه أن اسماعيل بن علية البصري ( ـ ٢٠٠ هـ ) قال : أعوذ بالله من الكذب ، حين ذكر له هذا الحديث برواية محمد بن اسحاق بن عمرو بن شعيب عن ابيه عن جده ، غير ان في سياق الخبر ما يوحي بأن ابن علية لم يكن يتهم عمرا بالكذب ، وانما حمله على ذلك كراهيته لكتابة الحديث ، فقد جا، في هذا السياق : « روى اسماعيل عن عمرو بن شعيب ، ولكن كان مذهب محمد بن سبرين وابوب وابن عون ألا يكتبوا » •

وحسبنا أن البخاري أورد هذا الحديث في « صحيحه » في « باب العلم » ٠

وأكبر الظن أن عمرو بن شعيب (-١٢٠هـ) - وهو حفيد عبد الله ابن عمرو - إنما كان بروي فيما بعد من أحاديث هذه الصحيفة قارئاً أو حافظاً من أصلها (۱) . وقد أتبح للتابعي الجليل مجاهد بن جبر (-۱۰۳هـ) أن يرى هذه الصحيفة عند صاحبها عبد الله بن عمرو (٢) .

ولقد شاعت في عصر الصحابة صحيفة خطيرة الشأن أمر النبي عليه السلام نفسه بكتابتها في السنة الأولى للهجرة . فكانت أشبه شيء « بدستور » للدولة الفتية الناشئة آنذاك في المدينة : وهي الصحيفة التي دون فيها كتاب رسول الله حقوق المهاجرين والأنصار واليهود وعرب المدينة . ولفظ الكتابة صريح في

١ تهذيب التهذيب ١٨٥٨ ـ ٥٥ رقم ٨٠ وقارن بصحيفة ممام ص ٢ وبجولدزيهر ١٢ معنيب فهي في Tradition Islamique ١١ وجدير بالذكر انه متى قيل : صحيفة عمرو بن شعيب فهي في الحقيقة صحيفة عبد الله بن عمرو يرويها عنه حفيده ابن شعيب ٠

الله التهذيب التهذيب ٥٤/٨ والمحدث الفاصل ٤ ورقة ٢ وجه ٢ وطبقات ابن سعد ٢/٢ ص ١٦٥ وكان عبد الله بن عمرو ــ لشدة حرصه على هذه الصحيفة ــ لا يسمح لأعز الناس عليه بتناولها • ورؤية مجاهد لها لم تكن الا عرضا فأنه قال : أتيت عبد الله بن عمرو فتناولت صحيفة من تحت مفرشه ، فبنعني ، قلت : ما كنت تمنعني شيئا • قال « هذه الصادقة ، هذه ما سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ليس بيني وبينه احد • • • • ه الخبر ــ تقيد العلم ٨٤ •

<sup>(</sup>ما الصحيفة التي ألقاما عبد الله بن عمرو الى أبي راشد الحبراني - وفيها الذي يدعو به المؤمن اذا أصبح واذا أمسى - فيغلب على الظن انها احدى الصحف الكثيرة التي لم يكن ابن عمرو يمنعها الناس ، فما هي بالصحيفة الصادقة ولا قطعة منها · واقرأ الخبر كله مع صيغة الدعاء المذكور في تقييد العلم ص ٨٥ ·

وليس في وسعنا أن نقطع بوصف الطريقة التي كان ابن عمرو يعلي بها أحادينه على الناس ، هل كان ذلك من حفظه أم كان ينظر في صحيفته الصادقة أو في أحدى صحفه الآخرى الكثيرة ، بيد أن مما لا ريب فيه أنه كان يعلى الحديث ، وقد نقل عنه كتابان ( أنظر خطط المتريزي ٣٣٢/٢ ) بولاق سنة ١٢٧٠ .

مطلعها: «هذا كتاب محمد النبي رسول الله بين المؤمنين والمسلمين من قريش وأهل يترب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم: إنهم أمة واحدة من دون الناس » (۱) . وقد تكررت فيها عبارة (أهل هذه الصحيفة) خمس مرات ، فلم يكن بد من الاعتراف بكتابتها . ولقد بلغ من شهرة أمرها أنها أصبحت تقرن وحدها بكتاب الله لتواترها وكثرة ما فيها من أحكام الاسلام وكلياته الكبرى . ولعل علي بن أبي طالب لم يكن يقصد سواها حين سئل : هل عندكم كتاب ؟ فأجاب : لا ، إلا كتاب الله أو فهم أعطيه رجل مسلم وما في هذه الصحيفة . فلما قبل له : وما في هذه الصحيفة ، فلما قبل له : وما في منده الصحيفة ؛ قال : «العقل (۲) ، وفكاك الأسر ، ولا يقتل مسلم بكافر » (۳) وكانت هذه الأمور جزءاً مهماً نما اشتملت عليه الصحيفة المذكورة (١٤) .

وعبد الله بن عباس (-٦٩هـ) عني بكتابة الكثير من سنة الرسول وسيرته في ألواح كان بحملها معه في مجالس العلم (٥) . ولقد تواتر أنه ترك حين وفاته حمل بعير من كتبه (٦) . وكان تلميذه سعيد بن جبير (-٩٩هـ) يكتب عنه ما يملي عليه ، فإذا نفد القرطاس كتب على لباسه ونعله وربما على كفّه ثم نسخه

الرواية هنا عن ابي عبيد وابن هشام · راجع الوانائن السياسية في العهد النبوي للدكتور
 محمد حميد الله رقم ١ ·

٢ يراد بالعقل هنا المعاقل والديات •

٣ فتح الباري ١٨٢/١ • باب كتابة العلم ، وراجع أيضًا باب فكاك الاسير •

كان أكثر ما ورد في هذه الصحيفة يتعلق بالمعاقل والديات • ويحسن مراجعتها في الوثائق
 السياسية لحميد الله رقم ١ •

طبقات ابن سعيد ٣/٢ ص ١٢٣ وقارن بما ذكره محمد زبير الصديقي في ( السير الحئيث ص ٩ ) نقلا عن كتاب العلل للترمذي .

٦ - انظر طبقات ابن سعد ٥/٢١٦ وتقييد العلم ١٣٦ وشنزات الذهب ١١٤/١ ٠

في الصحف عند عودته إلى بيته (١) . ولا ربب أن صحف ابن عباس ظلت معروفة متداولة مدة طويلة من الزمن ، فقد ورثها ابنه على (٢) ، وتعاقب الناس على الرواية منها والأخذ عنها حتى امتلائت كتب التفاسير والحديث بمسموعات ابن عباس ومروياته . ولكننا حمع ذلك لا نستطيع تحديد الزمن الذي تلفت فيسه تلك الصحف ولا الصورة التي تلفت عليها (٣) .

## صحيفة أبي هريرة لهام بن منبه

وكذلك تلفت الصحف الكثيرة التي جمعها الصحابي الجليل أبو هريرة (–۸۵ه) (٤) إلا صحيفة واحدة رواها عنه تلميذه التابعي همام بن منبه (٥) المتوفى سنة ١٠١ (٦) ثم نسبت اليه فقيل : صحيفة همام وهي في الحقيقة

١ كما في سنن الدارمي ١/٨٢١ وابن سعد ٦/١٧٩ ٠

٢ طبقات ابن سعد ١٦٦/٥ ه وكان علي بن عبد الله بن عباس اذا أراد الكتاب كتب الى كريب :
 ابعث الى بصحيفة كذا وكذا ، فينسخها ويبعث بها » تقييد العلم ١٣٦٠ .

٣ ومن المؤسف ان ورع بعض الصحابة كان يحملهم على اتلاف ما كتبوه من الاحاديث لانفهم مخافة ان تكون الذاكرة قد خانتهم فلم يوردوه بلفظ بينهم: ففي طبقات الحفاظ ١/٥ ان ابا بكر الصديق جمع احاديث النبي صلى الله عليه وسلم في كتاب فبلغ عددها خمس مئة حديث ، ثم أتلفه مخافة أن يكون كتب شيئا لم يحفظه جيدا .

٤ انظر ترجمته في تهذيب التهذيب ٢٦٥/١٢ رقم ١٢١٦ وكانت صحنه كثيرة جدا ، وقد رآما
 ابن وهب ( فتح الباري ١٨٤/١ ) وعمرو بن امية الضمري ( جامع بيان العلم ٧٤/١ ) .

ومن اوهام بروكلمان انه نسب هذه الصحيفة الى حمام بن منده المتوفى سنة ١٥١هـ ولم يصحح
 ذلك في الطبعة الثانية ولا الذيل • انظر :

Brockelmann, Geschischte des Arab. Litter., 1, 354.

صحيفة أبي هريرة لحام . ولا يمكننا أن نسلك هذه الصحيفة في عداد ما كتب في العصر النبوي ، لأن هاماً ولد قبيل سنة ٤٠ وتوني شيخه أبو هريرة سنة ٥٨ ، فلا بد أن يكون تدوينه لهذه الصحيفة قبل وفاة شيخه – لأنها ساعه منه بعد مجالسته إياه – أي في منتصف القرن الهجري الأول ، وتلك نتيجة علمية باهرة تقطع بتدوين الحديث في عصر مبكر ، وتصحح الحطأ الشائع : أن الحديث لم يدون إلا في أوائل القرن الهجري الثاني .

وإنما كانت لحذه الصحيفة مكانة خاصة في تدوين الحديث ، لأنها وصلت الينا كاملة سالمة كما رواها ودونها هام عن أبي هريرة ، فكانت جديرة باسم «الصحيفة الصحيحة» (١) على مشال «الصحيفة الصادقة » لعبد الله بن عمرو بن العاص وقد سبقت الإشارة اليها . وعتر على هذه الصحيفة الباحث المحقق الدكتور محمد حميد الله في مخطوطتين مهائلتين في دمشق وبراين (٢) ، وزادنا ثقة بما جاء فيها أنها برمتها ماثلة في مسند أحمد (٣) ، وأن كثيراً من أحاديثها مروي في صحيح البخاري في أبواب مختلفة (٤) ، وتعداد هذه الصحيفة ١٣٨ حديثاً ١٥)

<sup>=</sup> الطبقات من أقدم المصادر ، وعند ابن حجر والنووي وسواهما توفي همام سنة ١٣١ ، ولعله تصحيف لقول ابن سمد ( مات سنة احدى او اثنتين ومئة ) وانظر التصحيحات الملحقة بصحيفة همام ص ٢ .

١ كما في كشف الظنون ٠

٢ - انظر وصف المخطوطتين في صحيفة همام ص ٢١ - ٢٣ •

<sup>· 719 - 717/7 - 717 ·</sup> 

ع صحیح البخاري ط٠ مصر سنة ١٣١٣ ج١ ص ٣٤ ، ٣٩ ، ٥٦ ، ٦٤ ، ٩١ ، ج٤ ص ٥٦ ،
 ٦٣ ، ٨٦ ومواضيح أخرى أيضا ٠

ه وهذا التعداد أيضا يحقق نسبة هذه الصحيفة الى همام من ناحيــة ، وتداولها بـــين =

ولدينا من الأخبار ما يؤكد ولوع هام بالكتب واقتنائها وإملائها ، فع كان «يشتري الكتب لأخيه وهب» (١) وكان يخرج إلى الناس الكتب والكراريس فيملي عليهم منها الأحاديث (٢) .

## موقف المستشرقين من تدوين الحديث

ليس علينا إذن أن ننتظر عهد الحليفة عمر بن عبد العزيز حتى نسمع للمرة الأولى – كما هو الشائع – بشيء اسمه تدوين الحديث أو محاولة لتدوينه . وليس علينا أن ننتظر العصر الحاضر لنعترف بتدوين الحديث في عصر مبكر جرياً وراء بعض المستشرقين كجولدزمبر Sprenger في عصر مبكر جرياً وأخبارنا ووثائقنا التاريخية لا تدع مجالاً للشك في تحقيق تقييد الحديث في عصر النبي نفسه وليس على رأس المئة الثانية للهجرة كما بمن علينا هذان المستشرقان ، وهي تنطق – فوق ذلك – الثانية للهجرة كما بمن علينا هذان المستشرقان ، وهي تنطق – فوق ذلك بصدق جميع الوقائع والأقوال والسير والتصرفات التي تنطوي عليها الأحاديث الصحاح والحسان في كتب السنة جميعاً لا في بعضها دون بعض كما يظن دوزي Dozy .

إن هؤلاء المستشرقين لم يتجشموا جمع الأدلة والبراهين على إثبات تدوين السنة لإسداء خدماتهم الخاصة الينا وإلى أدبنا وشريعتنا ، بل لهم أغراض

<sup>=</sup> الناس من ناحية ثانية ، لانه التعداد المحفوظ في الكتب الموثوقة ، فقد جاء في تهذيب التهذيب ١٠٦ رقم ١٠٦ د فجالس ـ اي همام ـ ابا هريرة فسمع منه أحاديث وهي تحو من اربعين ومئة حديث باسناد واحد » ،

۱ تهذیب التهذیب ۲۱/۱۱ رقم ۱۰۹

٢ الجامع لاخلاق الراوي وآداب السامع للخطيب البغدادي ، مخطوطة ج ٨ ورقة ١١٢ ٠

اليها يهدفون ، ولهم أعمال من دون ذلك هم لها عاملون .

أما جولدزيهر فعقد فصلاً خاصاً لكتابة الحديث في أبحاثه أما جولدزيهر فعقد فصلاً خاصاً لكتابة الحديث في Muhammedanische Studien الي ترجم المجلد الثاني منها إلى الفرنسية (١٠ وفي هذا الفصل ( 250 – 241 و ) أتى بأدلة كثيرة على تدوين الحديث في أول القرن الهجري الثاني ، وكان في الفصل الأول من الكتاب نفسه ( 21 – 10 و ) قد سرد طائفة من الأخبار تشير إلى بعض الصحف التي دونت في عهد الرسول علي أنها ، ولكنه أحاطها بكثير من التشكك في أمرها ، والربية في صحتها . وقد رمى بهذا إلى غرضين ، أحدها إضعاف الثقة باستظهار السنة وحفظها في الصدور ، لتعويل الناس في القرن الهجري الثاني على الكتابة ، والآخر وصم السنة كلها بالاختلاق والوضع على ألسنة المدونين لها الذين لم مجمعوا منها إلا ما يوافق أهواءهم ويعبر عن آرائهم ووجهات نظرهم في الحياة . لذلك أطلنا الحديث عن الصحف المكتوبة في عهده صلوات الله عليه لنضع بين يدي القارئ الأسانيد التاريخية الموقة التي تثبت بدء الشروع في كتابة الأحاديث في حياته عليه السلام ، وتوكد تسلسل الرواية حفظاً وضبطاً في الوقت نفسه .

وشبرنجر في كتابه « الحديث عند العرب » (٢) يحاول تفنيد المعتقد الحاطئ عن وصول السنة بطريق المشافهة وحدها ، ويجمع الكثير من الأدلة على تدوين الأحاديث والتعويل على هذا التدوين في عصر مبكر يبدأ أيضاً في مطلع القرن

۱ ترجمها Léon Bercher سنة ۱۹۵۲ بعنوان:

Etudes sur la Tradition Islamique, Maisonneuve, Paris.

Sprenger, das Traditionswesen bei den Arabern, 1856, 1 – 17 dans

V
Uber das Traditionswesen beiden Arobern.

الهجري الثاني وليس في حياة الرسول عليه السلام . وغايته لا تختلف في شيء عن غاية جولدز بهر .

وأما دوزي فلعله مخدع برأيه المعتدل كثيراً من علمائنا فضلاً عن أوساط المتعلمين فينا ، فقد كان هذا المستشرق يعترف بصحة قسم كبير من السنة النبوية التي حفظت في الصدور ودوّنت في الكتب بدقة بالغة وعناية لا نظير لها «وما كان يعجب لكثير من الموضوعات والمكذوبات تتخلل كتب الحديث ــ فتلك كما يقول طبيعة الأشياء نفسها ــ بل للكثير من الروايات الصحيحة الموثوقة التي لا يرقى اليها الشك ( ونصف صحيح البخاري على الأقل جدير بهذا الوصف عند أشد المحدثين غلواً في النقد) مع أنها تشتمل على أمور كثيرة يود المؤمن الصادق لو لم ترد فيها » (١٠). فلم يكن غرض هذا المستشرق خالصاً للعلم والبحث المجرد حين مال إلى الاعتراف بصحة ذلك النصيب الكبير من السنة ، وإنما كان يفكر أولاً وآخراً بما اشتملت عليه هذه السنة الصحيحة ، من نظرات مستقلة في الكون والحياة والانسان ، وهي نظرات لا يدرأ عنها استقلالهـــا النقــــد والتجريح لأنها لم تنبثق من العقل الغربي المعجز ، ولم تصور حياة الغرب الطليقة من كل قيد!

لن نكون عالة على هولاء المستشرقين في تحقيق شيء يتعلق بماضي ثقافتنا

عبارة دوزي في الاصل أوقع من أن نوردما على حالها • ومن رغب في الاطلاع على آزاء هؤلاء
 الناس فعليه بكتاب :

Dozy, Essai sur l'Histoire de l'Islamisma, traduit par V. Chauvin, p. 124.

ـ وسنكون منهم على حذر في كل ما يؤرخونه لحضارتنا \_ فما انتظرنا اعترافاتهم بتدوين الحديث، وما خفيت علينا الغاية من هذه الاعترافات، وسواء علينا أأقروا أم جحدوا ، فإن رب الدار أدرى بالذي فيها ، وإن كتبنا الأمينة الموثوقة نطقت بوجود صحف مكتوبة في الحديث على عهده عليه السلام ، وما يدرينا لعل جميع هذه الصحف ماثلة في كتب المسانيد في بطون مخطوطات الحديث المبثوثة في مكتبات العالم كما مثلت في مسند ابن حنبل صحيفة عبد الله بن عمرو بن العاص وصحيفة أبي هريرة لهام! ومن الآراء التي تخبط فيها المستشرقون على غير هدى من منطق سلم أو نقل صحيح أنَّ الأحاديث الواردة في شأن تدوين العلم حشــاً عليه أو نهياً عنه إنما كانت أثراً من آثار تسابق أهل الحديث في جانب وأهل الرأي في جانب آخر إلى وضع الأقوال المؤيدة لنزعتينهم المتباينتين . فأهل الحديث ينزعون إلى جواز تقييد السنَّة ليكون مستندأ بين أيديهم لصحتها والاحتجاج بها ، وأهل الرأي ــ على العكس ــ ينزعون إلى النهبي عن الكتابة واثبات عدم تقييد العلم تمهيــداً لإنكار صحته وإنكار الاحتجاج به (۱) . وقد تُوَلَّى كَبْرَ هذا الضلال العلمي جولدزيهر Goldziher بعد اطلاعه على مقال في « نشأة

Goldziher, Etudes sur la Tradition Islamique, p. 245 – 250.

<sup>:</sup> وقارن ايضا بما كتبته الباحثة روث مكنسون متأثرة فيه براي جولدزيهر في مقالاتها Ruth Mackenson, Arabic books and librairies in the Omayad period (in AJSL, vol. L. II-LIV, 245 - 253; vol. L. III, 239 - 249; vol. L IV 41 - 61).

الكتابة وتطورها ، لسلفه المستشرق شبرنجر Sprenger الذي اكتشف سنة ١٨٥٥ كتاب «تقييد العلم» للخطيب البغدادي . غير ان منهج المستشرقين يختلف اختلافاً جوهرياً في هذا الموضوع . أما شبرنجر فقد استنتج من نشأة الكتابة عند العرب ومن خلال النصوص الواردة في الكتاب المذكور أن الحديث لابد أن يكون قد دون منه الكثير في عهد الرسول عليل وكان هذا ما يعنيه أولا وبالذات . وأما جولدزيهر فقد ارتاب في صحة جميع تلك النصوص ، ورأى أن بعضها وضعه أهبل الحديث ، وبعضها الآخر وضعه أهل الرأي .

وقد قيض الله لهذا الكتاب أن ينشر في دمشق نشراً علمياً دقيقاً ، وإذا بناشره المحقق الدكتور يوسف العش يورد في مقدمت براهين لا تحتمل النقاش على خطإ جولدزيهر في رأيه ، إذ أثبت أن النزاع حول جواز الكتابة أو المنع منها لم يكن ضرباً من التسابق بين أهل الحديث وأهل الرأي « لأن من أهل الرأي من امتنع عن الكتابة كعيسى بن يونس (-100) وحماد بن زيد (-100) وعبد الله بن إدريس (-100) وسفيان الثوري (-100) وبينهم من أقرها كحاد بن سلكة (-100) والليث بن سعد (-100) وزائدة بن قدامة (-100) وكره الكتابة كابن علية (-100) وهُشِم بن بشير (-100) وعاصم بن كره الكتابة كابن علية (-100) وهُشم بن بشير (-100) وعاصم بن

Sprenger, Origin and progress of writing, in the journal of the Asiatic society of Bengal, XXV, 303 - 329.

ضمرة (-١٧٤ه) وغيرهم . ومنهم من أجازها كبقية الكلاعي (-١٩٧ه) وعكرمة بن عار (-١٩٥ه) ومالك بن أنس (-١٧٩ه) وغيرهم » (١) .

ووفق الدكتور العش في تفسيره تطور موقف الصدر الأول من تقييد العلم محبة وبغضاً ، إلا أنه أوجب تقسيم الأجيال التي مرت على تقييد العلم تقسياً خاصاً ظن أنه يتفق وتطور الحياة الإسلامية السباسية والاجتماعية ، ولسنا نشاطره رأيه في إيجاب هذا التقسيم ، لأنه في ذاته مجرد اقتراح أو اصطلاح ، فقد جعل الأجيال أربعة وحدد لكل جيل أربعين سنة (٢) ، وربحا كان هذا التحديد « يوافق المدة التي يستطيع أن ينقطع فيها العالم في حقل العلم ، ويوافق طبقات العلماء ونقل بعضهم عن بعض » (٣) ، ولكنه – على كل حال – تحديد زمني عصور في نطاق الزمن وحده ، فأقل ما يفترض فيه الدقة التامة – وهي غير ميسرة ج فقد تخالف وفيات بعض الرواة هذا التحديد الزمني في قليل أو كثير فلا يسلم القول بهذا التقسيم . ويبدو لنا أنه ما يزال في وسعنا الاستفادة من

١ تقييد العلم للخطيب البغدادي ، مقدمة الناشر ص ٢١ - ٢٢ -

٣ واليك هذه الاجيال الاربعة كما اوردها الدكتور العش في مقدمة تقييد العلم ص ١٧٠٠

١ ـ عهد الرسول والصحابة الاولين ، وينتهي نحو ســــــنة ٤٠ هـ بوفاة اخر الخلفاء
 الراشدين ٠

٣ عهد الصحابة المناخرين والتابعين الاولين ، وينتي حوالي سنة ٨٠ في أواخـــر عهد
 عبدالملك بن مروان ٠

٣ ... عهد التابعين المتأخرين وينتهي حوالي سينة ١٢٠ في اواخسر خلافية هشام ابن عبد الملك

٤ ــ عهد الخالفين وينتهي حوالي سنة ١٦٠ ٠

٧ تقييه العلم ، مقدمة الناشر من ١٧٠

تقسيات القدامى مع اعتبار الأطوار الاجتماعية التي تعاقبت على طبقاتهم المعروفة المشهورة ، فجعلتهم بقفون من تقبيد العلم مواقف متباينة ، يويدون الكتابة تارة ويكرهونها تارة أخرى . فهناك الصحابة والتابعون وأتباع التابعين ، ولقد رأينا أن الكتابة كانت أمراً واقعاً في عهد الصحابة ، في حياته صلوات الله عليه ، ولكنها لم تكن كثيرة ، فالصحف التي وصفناها — مها نطل الحديث عنها — كانت قليلة ، وقد عللنا تلك القلة تعليلاً مناسباً . وكان يعنينا شيء واحد هو إثبات خطإ الاعتقاد بتناقل الحديث عن طريق الحفظ وحده .

#### عصر الحلفاء الراشدين

١ تذكرة الحفاظ ١/٥ ٠

كتباً ، فأكبوا عليها ، وتركوا كتاب الله ، وإني والله لا ألَّبس كتاب الله بشيء أبداً ، فترك كتاب السنن » (١١) .

والحلفاء الراشدون لم يتشددوا في أمر الكتابة وحدها ، بل بلغ بهم الورع أن راحوا يتشددون حتى في الرواية ، فلم يعط أبو بكر الجدة سدس المراث إلا بعد أن شهد المغيرة بن شعبة ومحمد بن مسلمة أن الرسول أعطاها السدس (٦) ، ولم يتساهل عمر مع أبي موسى الأشعري حين روى حديث الاستئذان ، بل هدده بتعزيره إن لم يشهد أحد من الصحابة على صحة ساعه ، وقال له : « أقم عليه البينة وإلا أوجعتك » (٣) .

فإذا رأينا كلاً من أبي بكر وعمر—بعدهذا— يكتبان الحديث أو ينصحان بكتابته (٤) ، وأن كثيراً من كبار الصحابة في عصرها كانوا كذلك ينصحون بالكتابة ويأمرون بها أمراً صريحاً ، أدركنا علة ذلك التشدد الذي وصفناه قبل ، وثبت لنا — كما قال إساعيل بن إبراهيم بن علية البصري ( — ٢٠٠ه ) — ع

١ تقييد العلم ص ٥٠ وانظر ما يقاربه في جامع بيان العلم ١/٤٦ وطبقات ابن سعد ١/٣ ص ٢٠٦ وكنز العمال للمتقي الهندي ٢٠٩/٥ ٠

٢ المختصر في علم رجال الاثر لعبد الوهاب عبد اللطيف ص ٧٩٠٠

٣ صحيح مسلم ١٧٧/٦ وقد شهد له أبو سعيد الخدري بصحة سماعه ٠

٤ انظر مثلا في مخطوطة (جمع الجوامع للسيوطي ما الظاهرية حديث ١٩٦١) الوجه الثاني من الورقة ١٠٨ كيف أن أبا بكر كتب لانس كتابا فيه فريضة الصدقة التي فرضها رسول الله صلى الله عليه وسلم على المسلمين ، وراجع في مستدرك الحاكم ١٠٦/١ وجامع بيان العلم ١٣٦/١ والمحدث الفاصل للرامهرمزي مخطوطة الظاهرية حديث ٤٠٠ قول عمر بن الخطاب و قيدوا العلم بالكتاب ع وكذلك علي بن أبي طالب حض على كتابة العلم ، رشاعت عنه المبارة التي يرددها كثير من الصحابة و قيدوا العلم بالكتاب » انظر تقييد العلم ص ١٠٠ ومعادن الجومر للامن العاملي ٣/١ دمشق ١٣٤٧ ٠

أن الصحابة «إنما كرهوا الكتابة ، لأن من كان قبلكم اتخذوا الكتب ، فأعجبوا بها فكانوا يكرهون أن يشتغلوا بها عن القرآن » (١) وكما قال الخطيب البغدادي : «إن كراهة من كره الكتاب من الصدر الأول ، إنما هي لئلا يُضاهي بكتاب الله تعالى غيره ، أو يُشتَذَل عن القرآن سواه » (٢) .

### عصر التابعين وتابعيهم

وإذا انتقلنا إلى عصر التابعين هالتنا تلك الروايات المتضافرة على كراهة كبار التابعين وأوساطهم وأواخرهم للكتابة ، ثم لا نلبث أن نجد كثيراً منهم يتساهلون في أمرها ، أو يرخصون بها ، أو يحضون عليها ، ونجدها أصبحت أمراً «رسمياً» في عصر أوساطهم ، فيخيل الينا أن التضارب قائم في هذه الروايات ، وأنه لا يمكن أن يستنتج منها حكم تاريخي موثوق . ولكن الموضوع أهون من هذا ، فإن الاسباب السي حملت الخلفاء الراشدين على الكراهة هي التي حملت التابعين عليها ، فإذا بطلت أسباب هذه الكراهة قال الجميع قولاً واحداً ، وأخذوا به وأجمعوا عليه : وهو جواز كتابة العلم ، بل إيثار تقييده والتشجيع عليه .

ففي عصر كبار التابعين حتى آخر المئة الأولى امتنع كثيرون عن الإكتاب: منهم عبيدة بن عمرو السلماني المرادي (ــ٧٢هـ) وإبراهيم بن يزيد التيمي

١ تقييد الملم ص ٥٧ وقارن بتذكرة الحفاظ ٢٩٦/١ ٠

٢ تقييد العلم ٥٧ ٠

(-٩٩٣) وجابر بن زيد (-٩٩٣) وإبراهيم بن يزيد النخعي (-٩٩٦) رهم قوم لما بجدوا الضرورة الملجئة إلى الإكتاب بل ما تزال الأخبار عن الحلفاء الراشدين وكراهتهم الكتابة قريبة عهد منهم ، شديدة الشبوع في عصرهم ، توحي بالكثير من ورع هؤلاء السادة الأخيار ، فلا غرو أن يتأسوا بهم ويقولوا بقولهم . ولا عجب أن يعد الواحد منهم تخليد كتاب عنه خطأ وإثماً : ولذلك قال عبيدة لإبراهيم : «لا تخلدن عني كتاباً » حين علم وأنه يكتب عنده (١) . وإذا بإبراهيم يقف عند هذه الوصية ويقول بعدها : «ما كتب شدة قط (٢) » .

ومما زاد في كراهة القوم للكتابة أن آراءهم الشخصية بدأت تشتهر ، فكانوا يخشون إذا كتب الناس عنهم الأحاديث أن يكتبوا إلى جانبها هاتيك الآراء . ولدينا من الأخبار ما يؤكد هذا ويثبته ، ولعل من أوضحه في عصر كبار التابعين ما رووا من أنه قيل لجابر بن زيد (-٩٣ه) : إنهم يكتبون رأيك ، فقال مستنكراً : « يكتبون ما عسى أن أرجع عنه غداً ؟! » (٣) .

واستنكار هؤلاء جميعاً الكتابة عنهم يعني من طريق غير مباشر أن في

١ جامع بيان العلم ١٧/١ وتقييد العلم ٤٦ وعبيدة هو الذي ورد اسمه آنفا (عبيدة بن عمرو السلماني المرادي) وقه دعا عبيدة بكتبه عند موته فمحاها وقال ( اخشى ان يلبها أحد بعدي ، فيضعوها في غير موضعها ) طبقات ابن سعد ٦٣/٦ • وفي جامع بيان العلم ١٧/١ ما يقاربه أما ابراهيم فهو ابن يزيد النخعي • وانظر في كراهة ابراهيم التيمي للكتابة سنن الدارمي ١٨٢١ وفي كراهة جابر بن زيد لها جامع بيان العلم ٢١/٢ •

٢ تقييد العلم ٦٠٠

٣ جامع بيان العلم ٣١/٢ وراجع ما يقوله بهذا الصدد الدكتور يوسف المش في مقدمة نشره
 لتقييد العلم ص ٢٠٠٠

القوم من بدأ يستسيغ التدوين . ولا سيا حين يكون مجرداً من الآراء الشخصية مقتصراً على الأحاديث نفسها ، لأن محاولات الكتابة هي التي حملت هؤلاء العلماء على استنكارها ، فهم لم يستنكروها نظرياً من حيث المبدأ بل تشادرا في أمرها عملياً عناء التطبيق . فلا يدهشنا بعد ذلك أن نجد لسعد بن جبر (-٩٥ه) نقلن في شأن الكتابة بوهان التصارب ولا تضارب ، فهو تارة ينقل عن ابن عباس أنه كان ينهى عن كتابة العلم وأنه قال : « إنما أضل من قبلكم الكتب » (١) وتارة ينقل عنه أنه قال : « عبر ما قيد به العلم الكتاب » (١) : فالنهي ينصرف إلى ما تشتمل عليه الكتب من آراء خاصة . والنصيحة بالكتابة تنصرف إلى العلم بسنة رسول الكتب من آراء خاصة . والنصيحة بالكتابة تنصرف إلى العلم بسنة رسول عليه الله فقال : « كنت أسير بين ابن عمر وابن عباس ، فكنت أسع عليها فقال : « كنت أسير بين ابن عمر وابن عباس ، فكنت أسع الحديث منها ، فأكتبه على واسطة الرحل حيى أنزل فأكتبه » (١) .

ولما. بدأ الناس يفرقون بين فكرة النهي عن كتابة الأحاديث وفكرة النهي عن كتابة الآراء الشخصية ، أصبح كثير من أوساط التابعين في أول المئة الثانية لا يرون بأساً في تقييد العلم ، ويرخصون لتلامذتهم بتقييده ، كما رخص سعيد بن المسيب (-١٠٥ه) لعبد الرحمن بن حرملة بذلك حين شكا اليه سوء

١ - تقييد العلم ٣٤ وفي معناه ما جاء في جامع بيان العلم ١/٦٥ -

٢ تقييد العلم ٩٢ ٠

٣ - تقييد العلم ص ١٠٣ وانظر ما يقاربه في جامع بيان العلم ٧٢/١ ٠

وعلى هذا الاساس ، يمكننا التوفيق بين قول كثير بن أفلح ( ــ ٦٣ م ) « كنا نكتب عند زيد بن ثابت » ــ تقييد العلم ص ١٠٢ وبين ما علمناه من رواية زيد بن ثابت حديث النهي عن الكتابة (راجع ما سبق ان ذكرناه في أول البحث) .

الحفظ ۱٬۱۰ و وراح الشعبي (-۱۰٤ه) يردد العبارة المشهورة التي كانت صدى لحديث مرفوع إلى الرسول تناقله الصحابة والتابعون : « الكتاب قبد العلم » (۲) . وينبه على فائدة الكتابة فيقول : « إذا سمعتم مني شيئاً فاكتبوه ولو في حائط (۲) » ، ويظهر أنه كتب بنفسه بعض العلم ، فقد وجدوا له بعد موته كتاباً في الفرائض والجراحات (٤) . أما مجاهد بن جبر المكي (-۱۰۳ه) فكان يصعد بالناس إلى غرفته فيخرج اليهم كتب فينسخون منها (٥) ، ومضى عطاء بن أبي رباح (-۱۱۶ه) يكتب لنفسه ويأذن بالكتابة لسواه (٦) ، وقتادة بن دعامة السدوسي (-۱۱۸ه) لم يتر دد في إجابة الذي استفتاه في الكتابة بقوله الصريح له : « وما يمنعك أن تكتب وقد أخبرك اللطيف الجبر أنه يكتب : «قال علمها عند ربي في تكتب وقد أخبرك اللطيف الجبر أنه يكتب : «قال علمها عند ربي في كتاب ، لا يضل ربي ولا ينسى » (٧) .

وأغلب الظن أن الحليفة الورع التقي عمر بن عبد العزيز ( – ١٠١ هـ ) حن أمر رسمياً بالشروع في تدوين الحديث إنما استند إلى آراء العلماء ، ولعله لم يقدم

١ جامع بيان العلم ٧٣/١ وتقييد العلم ٩٩٠

٢ تقييد العلم ص ٩٩ والعبارة المشهورة عن الرسول في هذا هي كما رأينا (قيدوا العلم بالكتاب) .

٣ تقييه العلم ص ١٠٠٠ .

٤ تاريخ بغداد ٢٣٢/١١ ٠

انظر سنن الدرامي ۱۲۸/۱ وتقييد العلم ۱۰۰ • على ان في سنن الدرامي نفسها ۱۲۱/۱ ما
 يشير الى كره مجاهد أن يكتب العلم في الكراريس •

٦ انظر الالماع للقاضي عياض ورقة ٢٧ الوجه الاول وسئن الشارمي ١/١٢٠٠

٧ سورة طه ٥٢ وانظر تقييد العلم ١٠٣ ويروي عنه الدرامي في سننه ١٢٠/١ ــ مع ذلك ــ ما
 يفيد كراهته الكتابة ٠

على ذلك إلا بعد أن استشارهم أو اطمأن – على الأقل – إلى تأييد كثرتهم (١) ، وإن كانت الأخبار المتضافرة توحي بتفرده في هذه الفكرة لما له في القلوب من منزلة ، ولا سها بن معاصريه الواثقين بتقاه وورعه .

وبتضح من جملة الأخبار المروية في هذا الشأن أن خوف عمر من دروس العلم وذهاب أهله هو الذي حمله على الأمر بالتدوين ، فإنه كتب إلى عامله على المدينة أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم يأمره : «انظر ما كان من حديث رسول الله علي أو سنة ماضية ، أو حديث عمرة ، فاكتبه ، فإني قد خفت دروس العلم وذهاب أهله » (٢) . وعمرة المذكورة هنا هي عمرة بنت عبد الرحمن الأنصارية ، وقد رُضم اليها في بعض الروايات اسم القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق (-١٠٧ه) وكلاهما من تلاميذ عائشة ، فكانا أعلم الناس بأحاديثها عن رسول الله . ولقد قام أبو بكر بن حزم بما عهد اليه عمر ، ولكن هذا الخليفة العظيم لحق بربه قبل أن يطلعه عامله على نتائج سعيه (٣) .

على أن عمر كان قد كتب إلى أهل الآفاق وإلى عاله في الأمصار بمثل ما كتب إلى ابن حزم (٤) ، وكان أول من استجاب له في حياته وحقق له غايته عالم

١ وانها قلنا و تأیید كنرتهم » لان بعض العلماء اظهروا كراهتهم للتدوین في وجه عمر بن عبد عبدالعزیز ، فقد رووا عن عبید الله بن عبد الله ( سـ ١٠٦ هـ ) انه دخل على عمر بن عبد العزیز ، فأجلس قوما یكتبون ما یقول ، فلما اداد ان یقوم قال له عمر : صنعنا شیئا ، قال : وما مو یا ابن عبدالعزیز ؟ قال : كتبت ما قلت ، قال : وأین مو ؟ قال : فجيء به فخرق • تقیید العلم ٥٥ •

۲ انظر طبقات ابن سعد ۲/۲ ص ۱۳۶۰

٣ - انظ مقياح السنة لمحمد عبد العزيز الخولي ص ٣٠ ( الطبعة الثالبة ) ٠

١٠ - الة المستطرفة ص ٤٠

الحجاز والشام محمد بن مسلم بن شهاب الزهري المدني (- ١١٤ه) الذي دون له في ذلك كتاباً (١) ، فغدا عمر يبعث إلى كل أرض دفتراً من دفاتره (٢) . وحُق للزهري أن يفخر بعمله قائلاً : « ﴿ رَوَن هذا العلم أحد قبل تدويني (٣) » .

ونحيل إلى الباحث عندما يبلغ هذه المرحلة من الاراسة ان فكرة كره التدوين قد اختفت إلى الأبد ، وأنها في هذا العصر بدأت تنسى ، ثم لا يلبث أن يسمع بنغمتها الرتبة تتعالى حتى على لسان الذين رخصوا في التدوين أو حضوا عليه أو أسهموا فيه . بل ليسمعن الباحث معها نغمة جديدة من الندم والحسرة عند الذين شاركوا في التدوين خاصة ، فكأنهم لم ينهضوا بالأمر من تلقاء أنفسهم ، بل بتحريض الأمراء وائهاراً بأمرهم . قال الزهري : «كنا نكره كتاب العلم ، حتى أكرهنا عليه هؤلاء الأمراء ، فرأينا ألا تمنعه أحداً من المسلمين أن . وهو في الواقع ما منع أحداً من المسلمين فرأينا ألا تمنعه أحداً من المسلمين عليه في الكتابة حتى ليكتب الحديث في ظهر نعله مخافة أن يفوته (٥) ، غير أن عاملاً آخر ربما شارك إكراه الأمراء في ظهر نعله مخافة أن يفوته (٥) ، غير أن عاملاً آخر ربما شارك إكراه الأمراء في

ا الرسالة المستطرقة ص ٤٠

۲ جامع بیان العلم ۲/۲۷ ۰

٣ الرسالة المستطرفة ص ٤٠

٤ طبقات ابن سعد ٣/٢ ص ١٣٥ وفي كتاب الاموال للقاسم بن سلام ص ٥٧٨ ( طبعة مصير ١٣٥٣ ) تخصيص اسم عمر بن عبد العزيز من بن الامراء ، ومثل ذلك في جامع بيان العلم ٢٦/١ .

ه تذكرة الحفاظ ١٠٣/١ وتقييد العلم ١٠٧٠ وليست الصحيفة المحفوظة عنه \_ التي يتول فيها الخطيب البندادي انها تجوي ثلاث مئة حديث \_ الا نموذجا من صحفه الكثيرة التي قيد بها علمه الغزير ٠ ( انظر تاريخ بغداد ٨٧/١٤ ) ٠

الإقبال على كتابة العلم والإذن بها ، وهو تمييز حديث رسول الله ثما وضع في فيه ولم يقله ، وإنه لأمر أقض مضجع الزهري ، فانطلق يقول كاظماً غيظه : « لد لا أحاديث تأتينا من قبل المشرق ننكرها لا نعرفها ما كتبت حديثاً ، ولا أذنت في كتابه » (١) .

ولقد يكون رأي الزهري هذا هو رأي أكثر العلماء في ذلك العصر ، فالحرص على كلام رسول الله أن يضيع كالحوف عليه أن يشيع فيه غير الصحيح كانا عاملين كبيرين في توجيه العلماء نحو القول بكتابة الحديث تارة والنهي عنها تارة أخرى . فإذا كنا رأينا اسمي سعيد بن المسيب والشعبي بين أساء المرخصين في الكتابة فلن نعدم روايات تصورها لنا مستنكرين لها (٢) ، وقل مثل ذلك في مجاهد وقتادة (٣) ،حتى القاسم بن محمد بن أبي بكر (-٧٠ه) الذي أمر عمر بن عبد العزيز بجمع ما عنده من وهكذا جمعوا ودونوا عن أشخاص كانوا يكرهون الجمع والتدوين (١٤) ، وقد عبر عن خوفهم من نتائج هذا الندوين الضحاك بن مزاحم الهلالي (-١٠٠ه) حن طفق ينادي الناس : « لا تتخذوا للحديث كراريس ككراريس

١ - تقييد العلم ص ١٠٨ -

٢ انظر في كراهة سعيد بن المسيب للكتابة تذكرة الحفاظ ١٠٥/١ وفي كراهة الشعبي لها المحدث
 الفاصل ٤/٥ الوجه الاول ٠

٣ انظر في كره مجامد كتابة العلم في الكراريس سنن الدارمي ١٢١/١ وقد سبق ان نبهنا على
 ان في سنن الدارمي نفسها ١٢٨/١ ما يشير الى عناية مجامد بالكتابة • وانظر في كره قنادة
 اللكتابة سنن الدارمي ايضا ١٢٠/١ •

<sup>:</sup> أنظر جامع ببان العلم ٦٧/١ وتقييد العلم ص ٤٦٠.

المصاحف » (١) مع أنه حين لا موضع للخوف أملى على الناس مناسك الحج (٢) .

وإذا كان أوساط التابعين قد بدؤوا محذرون وضع الوضاعين فإن أواخر التابعين أمسوا يصادفون كثراً من نماذج الوضاعين وصور وضعهم تأييداً للفرق والشيع المختلفة ، فقد أمسى لزاماً أن يشيع التدوين وينتشر في عصرهم حفظاً للنصوص النبوية من عبث العابثين . وميزة التدوين في هذا العصر أن الحديث كان ممزوجاً غالباً بفتاوى الصحابة والتابعين : كا في موطأ مالك إمام المدينة (-١٧٩ه) .

وفي عصر أنباع التابعين ، ممن كانوا على رأس المتتن ، عني العلماء بتأليف المسانيد خالية من فتاوى الصحابة والتابعين ، مقصورة على السنة النبوية وحدها . وأول من ألف تلك المسانيد أبو داوود الطيالسي (-٤٠١ه) (٣) . ويعتبر مسند أحمد بن حنبل (-٢٤١ه) أوْفَى تلك المسانيد وأوسعها ، إلا أن هذا الإمام معدود من أتباع أتباع التابعين ، لأن وفاته بعد العشرين والمئتن .

ولم تدون السنة الصحيحة وحدها مرتبة على الأبواب إلا في عصر أتباع أتباع التابعين ممن عاصر البخاري . وفي هذا العصر ألفت الكتب السنة الصحيحة . وسندرس ما يتعلق بها وبأصحابها (البخاري ومسلم والترمذي وأبى داوود وابن ماجه والنسائي) في فصل «أهم كتب الرواية» .

أما المتأخرون عن عصر الرواية فيكون عملهم \_ في نهاية المطاف\_ تهذيباً وشرحاً واختصاراً للكتب الصحيحة المشهورة ، فيجمع أبو عبد الله

١ تقييد العلم ٤٧٠

٢ جامع بيان العلم ٢/٢٧٠

٣ وقد طبح هذا المسند في حيدر آباد بالهند سنة ١٣٢١ .

وهكذا ، مر الحديث النبوي بمراحل طويلة حتى وصل الينا محرراً مضبوطاً ، وساعدت الطباعة الحديثة على نشر هذا النراث الاسلامي العظيم .

١ وقد نشره حسام الدين القاصي سنة ١٣٥٢ -

٢ انظر في الظاهرية ، حديث ١٩٦ مخطوطة د جمع الجوامع ، والموجود منه ج ٣٠

رَفْعُ معِس (لرَجَمِلِ (الغِجَّس يُ (لَسِلَتَم) (الغِيْر) (الِفِرْد کسِس

# الفَصَلُالثَّالِث الرحلة في طلب الحديث

## الطابع الاقليمي في نشأة الحديث

في المدينة المنورة «دار السنة»(١) التي عظم الرسول عَلِيْكُمْ ُ حَرَّمتها ما بِين حَرَّتِها وحاها كله (٢) بشأ الحديث نشأته الأولى ، فكان الصحابة يتناقلونه فيها مشافهة وتلقيناً ، وإليهم كان يفزع التابعون ليأخذوه من أفواههم بالتلقين أيضاً ، فاتسم الحديث \_ في مطلع فجره \_ بالطابع الاقليمي .

وظلت رحاب المدينة مقدسة في عيون الرواة ، وما فتئت بهفو اليها القلوب ، لأنها الاقليم المبارك الذي اتسعت فيه آفاق الدعوة الاسلامية بعد الهجرة النبوية . وأضحى أبناء الأقاليم الأخرى إذا حجوا بيت الله الحرام لا يلبثون أن يولوا وجوههم شطر المدينة ليسمعوا من أفواه أهليها (٣) ، وقد يرحلون اليها

١ تاريخ الطبري ص ١٨٢٠ .

٢ راجع في مسند أحمد ، ط٠ شاكر ، ج ٢ ص ١٩٨ و ١٩٩ الحديث رقم ٩٥٩ وفيه يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : د ان ابراهيم حرّم مكة ، واني احرم المدينة ، حرم ما بين حرّ تبها وحماها كله ، لا يختلى خلالها ، ولا ينفر صيدها ، ولا تلتقط لقطتها الا لمن أشار بها . الحديث ٠٠٠ واسناده صحيح ٠

٣ كما رووا عن أبي العالبة أنه قال : و كنا نسم الروايسة عن أصحساب ـــــ

من الأمصار النائية ليأخذوا ما تفرد به رواتها (١) ، وأمسى بعض الأئمة لا يرون بأساً في الاعتراف بأنهم حجوا بيت الله ابتغاء السماع من علماء الحجاز ، وهم يقصدون علماء المدينة الثقات الضابطين (٢) . ولعل على ابن المديني (٣) كان يرمي إلى هذا حين قال :

« حججت حجة وليس لي همة إلا أن أسمع ! »  $^{(2)}$  .

وإذا كان أهل المدينة قد تفردوا \_ أول َ نشأة الحديث \_ برواية أكثر السنة النبوية (°) ، فإن بعض الأمصار الأخرى بدأت تتفرد كذلك \_ في عصر

<sup>=</sup> رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبصرة ، فلم نرض حتى ركبنا الى المدينة فسمعنا من الورمهم » انظر مخطوطة الجامع لاخلاق الراوي ١٦٨/٩ وجه ٢ ٠

وأبو العالية هو التابعي الجليل رفيع بن مهران الرياحي المتوفى سنة ٩٣٠.

١ ومن أوضع الامثلة على ذلك ما حكى عن عبد الملك بن حبيب أنه « حج فأخذ عن عبد الملك ابن الماجشون وأسد السنة وأصبغ بن الفوج وطبقتهم ورجع الى الاندلس بعلم جم ع تسذكرة الحفاظ ٣/٧٦٠ ط. ٣/ واليها جميع احالاتنا في هذا الفصل ، ولزيادة الايضاح ارجع الى جريدة المراجع في آخر الكتاب .

وعبد الملك بن حبيب صو عالم الأندلس وفقيهها الكبير ، ويكنى أبا مروان السلمي ثم المرداسي الاندلسي القرطبي • توفي سنة ٢٣٨ •

٢ وذلك يمني أن السماع في المدينة كان أكثر منه في مكة • ومو ما قصده المؤرخون من وصف المدينة بأنها و دار السنة ، • فلا ينبني أن يستنج من كلامنا تحديد أي البلدين كان له السبق في تدوين الحديث ، فالسماع بالتلقين غير الكتابة مع التدوين •

عو علي بن عبد الله بن جعفر ، ويكنى أبا جعفر ، سعدي بالولاء ، وكان أحد شيوخ
 البخاري ، توفي سنة ٣٣٤ ( شذرات الذهب ٨١/٢ ) ٠

٤ سنن الترمذي ١٩٦/١ ٠

ه ولذلك تصادف كثيرا في كتب السنن « وهذا مما تفرد به أهل المدينة » كما في سنن آبي داره د ٢٠/٢ رقم الحديث ٢٥٤ ( راجع ط/٢ سنة ١٣٦٩ عن بتحقيق محيى الدين عبد الحديد واليها جميع احالتنا ) • ==

مبكر – بطائفة من الأحاديث تشتهر في إقليمها أولاً ، ثم تستفيض بعد مدة تطول أو تقصر على ألسنة الرواة في كثير من البلدان : وفي بطون كتب الحديث ألوان من التعبير توحي بهذا التفرد الإقليمي في رواية السنن ، فهذا مما تفرد به أعل البصرة (١) ، وهذا من سنن أهل الشام لم يتشركهم فيه أحد (١) ، وهذا حديث حمصي (٣) .

ولم يكن بُد من أن يختلف المحدثون حول هذا التفرد في الرواية ، تبعاً للإقلم الذي اختص بها ، فالراوي الواحد يقبل حديثه ويعد مقارباً للصحة إذا أخده أهل هذا المصر ، ويرد ويعتبر منكراً إذا تلقاه أهل مصر آخر . وذلك يفسر لنا تفسراً منطقياً واضحاً موقف الإمام البخاري من زهير بن محمد حيث يقول : « زهير بن محمد أهل الشام يروون عنه مناكبر ، ورواية أهل العراق عنه أشبه » (٤) ، فقد اختلف حكم البخاري على هذا الرجل تبعاً لاختلاف الإقليم الذي أخذ عنه ، لأن هذا الإمام العظيم — بمعرفته الرجال ، وتشدده ، في شروط الرواة والمرويات — كان أقلر علماء عصره على تجريح شخص في شروط الرواة والمرويات — كان أقلر علماء عصره على تجريح شخص

١ انظر سنن أبي داوود ٧١/١ رقم الحديث ١٥٥ و ١٤٠/١ حديث رقم ٣٣٣٠٠

٣ سنن ابي داوود ١/١٥ رقم الحديث ٩١ ٠

عن ابن شهاب أنه كان اذا ذكر له أنه نهي عن صيام يوم السبت ، يقول ابن شهاب و هذا
 حديث حمصي ع • سنن ابي دارود ٢٤٢/٢ رقم الحديث ٢٤٢٣ •

٤ سنن الترمذي ١٠/١ في حديث عائشة : « أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يسلم في الصلاة تسليمة واحدة تلقاء وجهه ، يميل ألى الشق الايمن شيئا » \* وفي سند الحديث زمير بن محمد هذا عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة \*

وتعديل آخر ، أو على تـَوْهين الشخص نفسه لعلة خفية تارة وتوثيقـــه لأمور كثيرة يقد رها تارة ً أخرى (١) .

#### الرحلة في طلب الحديث

وما كان للرواة - تجاه هذا التفرد الإقليمي في الرواية - أن يقنعوا بأخذ العلم من أهل بلدهم (٢) ، ولا بأخذه من المدينة وحدها سواء أكانت بعيدة عن مصرهم أم قريبة منه ، فأصبحت الرحلة في طلب الحديث إلى البلاد النائية أشهى أمانيهم ، فبها استطاعوا أن يتلقوا العلم من أفواه الرعيل الأول من الرواة ، وبها تحقق لهم ما كانوا يعتقدونه من أن «حصول الملكات عن المباشرة والتلقين أشد استحكاماً وأقوى رسوخاً (٣)».

ولقد بدأ طلب العلم بالمشافهة في القرن الهجري الأول ، فكان الصحابي الحليل أبو الدرداء (٤) يقول : « لو أعيتني آية من كتاب الله فلم أجد أحداً

وذهب الامام أحمد في الاختلاف حول زهير بن محمد مذهبا آخر فقال : « كان زهير بن محمد الذي وقع عندهم ليس هو الذي يروى عنه بالعراق ، كانه رجل آخر قلبوا اسمه » ، سنن الترمذي ١٠/١ .

وان كان العلماء يستحبون للطالب الاقتصار على حديث بلده وتمهره في معرفته اذا كان القصود من الرحلة متحققا بين علماء عصره • قال الخطيب البندادي : « المقصود في الرحلة في طلب الحديث أمران أحدهما تحصيل علو الاسناد وقدم السماع ، والثاني لقاء الحفاظ والمذاكرة لهم والاستفادة عنهم ، فاذا كان الامران موجودين في بلد الطالب ومعدومين في غيره فلا فائدة في الرحلة ، والاقتصار على ما في البلد أولى » الجامع لاخلاق الراوي ٩/ ورقة

٧ مقدمة ابن خلدون ص ٥٤١ ط مسطفي محمه بالقاهرة ، بلا تاريخ ٠

ا واسم هذا الصحابي الجليل عويس بن زيد توفي سنة ٣٢ هـ٠

يفتحها علي إلا رجل ببرك الغياد لرحلتُ اليه» (١). والصحابي العلم جابر بن عبد الله (-٧٨هـ) ابتاع بعمراً فشد عليه رحله وسار شهراً حتى قدم الشام ليسأل عبد الله بن أنيش عن حديث في القصاص (٢). وكانت الرحلة في حديث واحد مألوفة عند كثير من السلف ، فعن سعيد بن السيب (١٠٥): «إن كنت لأرحل الأيام والليالي في طلب الحديث الواحد» (٣) وعن أبى قلابة (ــنحو ١٠٤هـ) : « لقد أقمت بالمدينة ثلاثاً ما لي حاجة إلا رجل عنده حديث واحد تقدم ، فأسمعه منه» (١٠) . والرواية التالية عن مكحول (-نحو١١٢هـ) تصلح مثالاً واضحاً للرحلة في حديث واحد ربما لا يلقي اليه أحدنا بالاً ، ونحسبه هيناً وهو عند الله عظيم . قــال مكحول : « كنت عبداً بمصر لامرأة من بني هذيل فأعتقتني ، فما خرجت من مصر وبها علم إلا حويت عليه فيما أرَى ، ثم أتيت الحجاز فما خرجت منها وبها علم إلا حويت عليه فيا أرى ، ثم أتيت العراق فما خرجت منها وبها علم إلا حويت عليه فها أرى ، ثم أتيت الشام فغربلتها ، كل ذلك أسأل عن النفرَل ، فلم أجد أحداً غبرني فيه بشيء ،

معجم البلدان لياقوت ١/٥٩٠ وبرك الغماد \_ بكسر الغين المعجمة ، وقال ابن دريد بضمها ،
 والكسر أشهر \_ هو موضع وراء مكة بخمس ليال مما يلي البحر ( معجم البلدان ١/٨٥١ ) .

٢ الجامع لاخلاق الراوي ٩/ ورقة ١٦٨ وجه ٢ ، وانظر ترجمة جابر بن عبد الله في تذكرة
 الحفاظ ٢١/١٤ رقم ٢١ -

٣ الجامع لاخلاق الراوي ١٦٩/٩ وجه ١ وراجع ترجمة سميد بن المسيب في تذكرة الحفاظ ١/٤٠ رقم ٣٨ ٠

٤ الجامع لاخلاق الرادي ٩ / ورقة ١٦٩ وجه ١ وأبو قلابة هو عبد الله بن زيد المجرمـــي
 البصري ٠

حتى أتيت شيخاً يقال له زياد بن جارية التميمي ، فقلت له ، هل سمعت في النَّفَل شيئاً ؛ قال : دم ، سمعت حبيب بن سلمة (الفيهتريّ) يقول : شهدت النبي علي فقل الربع في البكاأة والثلث في الرجعة ، (١) . ولعل هذا الظمأ إلى طلب العلم أن يكون السبب في سفر عبدان (٢) إلى البصرة ثماني عشرة مرة ليسمع ما يرويه أهل هذا المصر من السنن التي تفرد بها أيوب (٣).

واختلفت أشكال الرحلة وصورها باختلاف الأشخاص والأمصار والأجيال فكان في الراحلين من يمشي على رجليه (٤) ، ومن يرتحل وهو ابن خمس عشرة سنة أو ابن عشرين (٥) ، ومن يوصف بأنه أحد من رحل وتعب (٦) ، أو بأن له رحلة واسعة (٧) ، أو أنه أكثر وأكثر الترحال (٨) ، أو أن له العناية التامة

<sup>&</sup>quot; سنن أبي داوود ١٠٦/٣ رقم الحديث ٢٧٥٠ وأخرجه ابن ماجه بمعنساه ١٠٦/٣ ـ ٩٥٢ ومكحول مو عالم أهل الشام أبو عبد الله بن أبي مسلم الهذلي الفقيه الحافظ ٠ ( انظر ترجمته في تذكرة الحفاظ ١٠٧/١ رقم ٩٦ ) ٠

٢ عبدان هو أحمد بن موسى الجواليقي ( ٣٠٦ م ) ٠

٣ معجم البلدان ١١٤/١ وأيوب هو العالم النقة الكبير أيوب بن كيسان السختياني ، أبو بكر
 ( - ١٣١ ه ) .

كما قبل في أبي موسى الفقية الحافظ عبد الله بن عبد الغني ( ـ ٦٢٩ م ) ٠ انظر تذكرة
 الحفاظ ١٤٠٩/٤ ٠

د انظر ترجمة كل من أبي يعلى الموصلي الحافظ النقة المشهور المتوفى ٣٠٧ هـ (الحفاظ ٢٠٨/٧)
 ومحمد بن على الملتب بأبي النرسي ( ـ ٥١٠ ه ) ـ الحفاظ ١٢٦١/٤ ٠

٦ كالمفيد ابي البركات ابن المبارك السقطي ( \_ ٥٠٩ م ) الحفاظ ١٢٦٠/٤ • اثناء الحديث
 عن الذين ماتوا سنة ٥٠٩ •

٧ كما في ترجمة الشيرازي أبي يعترب يوسف بن أحمد ابراهيم الصوفي ( - ٥٨٥ هـ) الحفاظ
 ١٣٥٧/٤ وابن متويه ابراهيم بن محمد الاصبهائي ( - ٣٠٢ هـ) الحفاظ ٧٤٠/٢٠

٨ كما في ترجمة التردذي الكبير المتوفى سنة بضع وأربعين ومثتين • الحفاظ ٢/٧٤٠ •

بطلب الحديث والرحلة (١) ، أو أنه بقي في الرحلة بضع عشرة سنة (٢) ، وكان يقال في أمثال هو لاء أحياناً : تضرب اليه آباط المطيّ أو أكباد المتلي (٣) ، أو كانت الرحلة اليه في زمانه (٥) .

وواضح أن لقب «الرحال والرحالة ، والجوال والجوالة» كان وقفاً على كبار المحدثين أمثال من ذكرنا ممن تحمل المشاق ، وسافر إلى الآفاق ، طلباً لأحاديث تقل أو تكثر ، فكان الناس يسألون عن نوع المشقات التي مر بها هؤلاء المحدثون ، وكان الذي يوصف بأنه «طوّاف الأقاليم» موضع الإكبار والاجلال في جميع العصور .

ولا ريب أن بعض هؤلاء الجوالين قد طوّفوا بالشرق وبالغرب مراراً. وإنّ المستشرق جولدزيهر Goldziher – على ولوعه بانكار أخبار القوم – لا يفوته أن يعترف بأن «الرحالين الذين يقولون إنهم طافوا الشرق والغرب أربع مرات ليسوا – في نظره – مبعدين ولا مغالين » (٦).

١ كما قالوا في البجيري ( الحافظ الامام الكبير أبي حفص عمر بن محمد بن بجير الهمذانــي
 السمرقندي • محدث ما وراء النهر • توفي سنة ٣١١ هـ ) تذكرة الحفاظ ٢/٠/٢ •

كأبي طاهر السلفي - بكسر السين نسبة الى جده سلفة - الحافظ العلامة شيخ الاسلام عماد
 الدين أحمد بن محمد الاصبهائي الجرواءائي • توفي سنة ١٧٥٦ انظر تذكرة الحفاظ ١٢٩٨/٤
 رقم ١٢٩٨ •

٣ معجم البلدان لياقوت ١٩٤/١٠

٤ تذكرة الحفاظ ٢/٨٠٧٠

كما قالوا في ابن حبيش ابي القاسم عبد الرحمن الاندلسي ( ـ ٥٨٤ م ) انظر تذكرة
 الحفاظ ٤/ ١٣٥٤ -

Goldziher, Trad. Isl., 220

#### أثر هذه الرحلات في توحيد النصوص والتشريعات

وإذا كان هؤلاء المشهورون بالطلب والرحلة (١) قد وثقوا الأواصر بن بلدان العالم الاسلامي فذلك أمر واضح تفرضه طبائع الأشياء ، وما كانت النتيجة لتم على غير هذه الصورة ، لأن طواف الكثير منهم بالأقاليم ربط بين المشرق والمغرب (٢) ، والغي السيدود والحيدود ، وجعل هذا العالم الاسلامي أشبه بالمدينة الواحدة ، تنطوي قلوب أبنائها جميعاً على مبادئ واحدة وتعاليم مهائلة . بيد أن أثر هيذه الرحيلات كان في الحديث نفسه \_ نصاً وروحاً \_ أبلغ منه في أمصار المحدثين : فلقد كانت هيذه الرحلات تمهيداً لطبع الحديث بطابع مشترك تماثل فيه النصوص والتشريعات ، وإن كانت أصول روايتها مختلفة المصادر حين تفرد بها أول الأمر إقليم واحد لم يتشركه أحد . وكان

١ معجم البلدان لياقوت ٣/ ٥٢٨ اثناء الحديث عن طرطوس ومن خرجت من مشاهير المحدثين ٠

لان العلماء ـ بتنقلهم في الامصار الاسلامية ـ لم يجدوا الفرصة للاستقرار في بلدهم ، فبينا يكون أحدهم في العراق اذا هو في الشام ، وما يكاد يحل في الشام حتى يرحل الى الاندلس ، وفيما هو في الاندلس اذا هو في مصر ، ويكثر في كتب الطبقات والتراجم نسبة الحافظ الى بلده والاشارة الى البلد الذي نزله : فنزار بن عبد العزيز بغدادي قدم مصر ( تاريخ بغداد ٢٧/٧٣ ) ونائل ابن نجيح الحنفي بصري ورد بغداد ( تاريخ بغداد ٣٢/٤٣٤ ) وعلى بن معبد الرقي نزيل مصر ( الحفاظ ٢/٥٠٥ ) والجوزجاني نزيل دمشق ( الحفاظ ٢/٩٤٥ ) وابن واصل السدوسي البصري نزيل بغداد ( الحفاظ ١/٣١٣ ( وعلي بن سعد العسكري نزيل الري ) الحفاظ ٢/٩٤١ ) واحمد بن عبد الله العجلي الكوفي نزيل طرابلس المغرب ( الحفاظ ٢/٢٥ ) ومكر بن ابراهيم البلخي قدم بغداد ( بغداد ( بغداد ( ١١٨/١٢ ) .

أقل ما يفترض في هذا التفرد الإقليمي احتلاف العبارات باختلاف الرواة في الأقاليم ، ولكن هذه الروايات المتباينة أخذت في التقارب شيئاً فشيئاً حتى أمكن صهرها في قالب واحد ، وخيل إلى سامعها أو قارئها للمرة الأولى أنها رواية مصر واسد لا عدة أمصار .

والأمثلة على هذا كثرة ، غير أننا نجتزئ منها بذكر حديث « إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ ما نوى » لأهميته في نظر المحدثين . فعبد الرحمن بن مهدي (-١٩٨ه) يقول : « ما ينبغي لمصنف أن يصنف شيئاً من أبواب العلم إلا ويبتدئ بهذا الحديث » (١) . وبمثل هذا صرّح البخاري في قوله : « من أراد أن يصنف كتاباً فليبدأ بحديث الأعمال بالنيات » (٢) ، وهو الحديث الذي افتتح به البخاري « صحيحه » – كما بالنيات » (٢) ، وهو بتطبيق هذا المبدأ على نفسه ، وبه افتتح العلاء الكثير من مصنفات الحديث أخذاً بهذه الوصية الكرعة .

وحين بجد القارئ في كتب السنن أن حديث النية طليعة هذه الكتب ، وأن متنه يكاد يكون واحداً فيها جميعاً ، يخيل اليه أن شروط التواتر متوافرة فيه ، وأنه لابد أن يكون قد رواه الجمع الكثير عن الجمع الكثير ، والحق أن هذا الحديث كما قال البزار (٣) في مسنده - « لا يصح عن رسول الله يميلي إلا من حديث

١ الجامع لاخلاق الراوي ١٩٣/١٠ وجه ٢ ٠

٢ المندر نفسه ، وفي الصفحة ذاتها ٠

٣ هو الحافظ الشهير أحمد بن عمرو بن عبد الخالق ، ويكنى أبا بكر ٠ توفي سنة ٣٩٢ وله مسندان : كبير وصفير ٠ ويسمى الكبير « البحر الزاخر » و « الكبير المعلل » ٠ وفيه يتكلم في تفرد بعض رواة الحديث ومتابعة غيره عليه ، كما رأينا في تفرد عمر بحديث النية ٠ وانظر الرسالة المستطرفة ٥٠٠٠

عمر ، ولا عن عمر إلا من حديث علقمة ، ولا عن علقمة إلا من حديث محمد ، ولا عن محمد إلا من حديث محيى الانفراد عمر به . وهو – فوق هذا – لم يكن معروفاً إلا في المدينة ، لانفراد عمر به . وهو – فوق هذا – لم يكن معروفاً إلا في المدينة ، ولكنه استفاض بعد ذلك في سائر الأمصار بصيغته المشهورة ، فكان دليلاً واضحاً على ما للرحلات من أثر في توحيد نص الأحاديث ونقلها من طابعها الإقليمي الأصلي إلى الطابع العام المشترك : ولذلك تشابهت الروايات الماثلة في الكتب الصحيحة حول الموضوع الواحد ، إلا في بعض الفروق الدقيقة اليسيرة التي لم يفت المحدثين التنبيه عليها ، ولم يكن سبب هذا التشابه النادر العجيب إلا تلاقي الرواة حين يرتحل بعضهم إلى بعض وبلقن بعضهم بعضاً ، وبحدثون الناس في الذهاب والاياب (٣) .

ولم يقف أثر هذه الرحلات عند حد التشابه بين النصوص ، أو التوحيد بينها أحياناً ، كما في حديث النية هذا ، بل تعداه إلى وحدة التشريع ووحدة الاعتقاد:

١ ذكره السيوطي في ( التدريب ص ٨٣ ) ، غير أن أبا القاسم بن منده يرى أن حديث النية رواه سبعة عشر اخر من الصحابة ( راجع اسماءهم في التدريب ٨٢ ) فعبر – في نظره – لم ينفرد به، ثم يرى انه رواه عن عمر غير علقمة وعن علقمة غير محمد، وعن محمد غير يحيى (أيضا التدريب ٨٢ ) .

وحسبنا أن الحافظ العراقي يرد مثل هذا الرأي وينبه على أن من سمي من الصحابة لم يرووا ذلك الحديث بعينه ، بل رووا حديثا آخر يصبح أيراده في ذلك الباب • ولم يصبح حديث النية من طريق عن عمر ألا الطريق المتقدمة • ذكره السيوطي في التدريب ٨٣ • ويحسن قراءة كل ما يتملق بهذا الحديث في ص ٨٢ – ٨٣ في التدريب •

۲ التدریب ۱۹۳۰

عبارة « حدث الناس في ذهابه ورجوعه » مألوقة في كتب التاريخ والتراجم • ومثالا عليها
 اقرأ ما في تاريخ بغداد ١٣٨/ ١١٨ في ترجمة عكي بن ابراهيم البلخي ( - ٢١٥ هـ ) •

فمن هذا الحديث استنبط العلماء كثيراً من المسائل الفقهية التي صدروا فيها عن سهاحة الاسلام في معالجة الضمير البشري وتعويله على القلوب والسرائر لا على الصور والأشكال (١).

وإذا كان للرحلات مثل هذا الأثر في توحيد التشريع والاعتقاد ، فلا بُد من التشدد في الأسانيد ، لمعرفة كل رجل ورد اسمه في سلسلة الإسناد ، لأن «معرفة الرجال نصف العلم» كما كان يقول علي بسن المديني (٢) . لذلك اشترطوا لقبول رواية الطالب الذي يزعم أنه رحل في الحديث وتعب أن يسرد من حفظه أساء سلسلة الاسناد جميعاً ، ثم يضيف اليها في آخرها اسمه ، ليعلم أن قد سمع حقاً ما يرويه ، وإلا عكد متساهلاً وترك الاحتجاج بحديثه (٣) ، ولو كان إماماً واسع العلم مشهوداً له بالفضل . فالذهبي (١) يقول في ابن لهيعة (-١٧٤ه) « الإمام الكبير قاضي الديار المصرية (٥)» ، ويروي عن ابن حنبل أنه قال فيه : «ما كان قاضي الديار المصرية (١)» ، ويروي عن ابن حنبل أنه قال فيه : «ما كان

١ ومن اطرف ما نذكره ـ في مــذا المجــال ـ ان المستشرق ابن الورد
 استقصى في بعض مباحثه سبعين مسألة فقهية استنبطها الامام الشافعي من حديث النية •
 وانظر :

#### Ahlwardt, Berliner Katalog, II, 165. no. 1362

وقد وفق في هذا البحث ، لانه جمع واستقصاء لما ورد عن الامام الشافعي من غير مناقشة • ولو بدأ يناقش لوقع فيما يقع فيه اخوانه المستشرقون من الخطأ والزلل •

- ٢ راجع قوله في الجامع لاخلاق الراوي ١٦٤/٩ وجه ١٠
- ٣ وتجد في ( الكفاية للخطيب البفدادي ص ١٥٢ ) بابا خاصا في ترك الاحتجاج بمن عرف بالتساهل في رواية الحديث ،
- ٤ حو الحافظ شمس الدين ، ابو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان بن قيماز التركماني الفارقي
   الاصل الذهبي ، من أشطر كتبه « ميزان الاعتدال » و « تذكرة الحفاظ » توفي سنة ٧٤٨ •
   تذكرة الحفاظ ٢٣٨/١٠ •

عدث مصر إلا ابن لهبعة " ولكن " هذا الإمام الكبر المحدث لا يلبث أن يرمى بالتساهل في نظر الذهبي نفسه إذ يقول : « يروك حديثه في المتابعات ولا يحتج به " (۱) ويقول : « ولم يكن على سعة علمه بالمتقن " (۱) ذلك بأن ابن لهيعة - كما يقول الخطيب البغدادي - « كان يتساهل في الأخذ ، وأي كتاب جاؤوا به حدث منه ، فمن هنا كثرت المناكير في حديثه " (۱) . قال يحيى بن حسان : « جاء قوم ومعهم جزء فقالوا : سمعناه من ابن لهيعة ، فنظرت فإذا ليس فيه حديث واحد من حديث ابن لهيعة ، فجئت إلى ابن لهيعة فقلت : هذا الذي حدثت به ليس فيه حديث من حديثك ، ولا سمعتها أنت قط ؟ فقال : ما أصنع ؟ يجبئوني بكتاب ويقولون : هذا من حديثك ، فأحدثهم به " (١) .

ولاريب أن كثيراً من المبالغات تحف أخبار الرحالين ، وإن كان لا بد أن يكون لها في أصلها سند صحيح . فهذا حجاج بن الشاعر يقول : « جمعت لي أمي مئة رغيف فجعلتها في جراب ، وانحدرت إلى شبابة بالمدائن ، فأقمت ببابه مئة يوم ، كل يوم أجيء برغيف فأغمسه في دجلة فآكله ، فلما نفدت خرجت » (٥) . وهذا أحمد بن الفرات (١) يخبر بنفسه بأنه « كتب عن ألف خرجت » (٥) . وهذا أحمد بن الفرات (١) يخبر بنفسه بأنه « كتب عن ألف

١ تذكرة الحفاظ ١/٢٣٩ .

٢ تذكرة الحفاظ ٢/٢٣٨٠

٣ الكفاية ١٥٢٠

٤ الصدر نفسه ، والصفحة ذاتها •

ه طبقات الحنابلة لابن أبي يعلى ص ١٠٦ ( بتحقيق أحمد عبيد ، مطبعة الاعتدال بدمشق ، سنة
 ١٣٥٠ ) •

٦ - هو الحافظ الحجة ابو مسعود الرازي محدث اصبهان وصاحب التصانيف ، توفي سنة ٢٥٨ ٠

وسبع ومئة شيخ » (١) على حين لم نعرف من أساء شيوخ الإمام البخاري الذين تلقى عنهم وأخذ من أفواههم – عند جمع صحيحه – إلا ألفاً وزيادة قليلة (٢) . وقالوا في أبي عبد الله بن منده (٣٩٥ه) : إنه ختام الراحلين (٣) ، لأنه « لما رجع من الرحلة الطويلة كانت كتبه عدة أحال حتى قيل : إنها كانت أربعين حملاً » (٤) .

وحين صُنفت كتب الحديث لم تُغن عن الرحلة في طلب العلم ، فلقد كانت الكتب لتيسير التحصيل على المتساهل ، أما الذي كان يلتمس شرف العلم وكرامته فلم يكن ليرضى بما يقرؤه في الكتب ، بل ظلت أشهى أمانيه الرحلة في طلب الحديث .

### الرحلة للمتاجرة بالحديث

ولئن كان هؤلاء الرحالون إنما يطلبون الحديث ابتغاء الاتساع في المعرفة ، فإن كثيراً غيرهم بدؤوا يطلبونه متاجرة به: فيعقوب بن إبراهيم بن سعد كان يحفظ الحديث الذي رواه أبو هريرة وفيه ينهى الرسول عليه عن الاغتسال

١ تذكرة الحفاظ ٢/٤٤٥ -

٩ وقد عرفنا ذلك من قول الامام البخاري نفسه : « كتبت عن ألف نفر من العلماء وزيادة » ثم يؤكد انه لم يكتب الا عمن قال : « الايمان قول وعمل » • انظر حوادث سنة ٢٥٦ هـ في شدرات الذهب ١٣٤/٢ وانظر في تذكرة الحفاظ ٢/٥٥٥ سماعات البخاري من البلدان المختلفة •

٣ تذكرة الحفاظ ١٠٣٢/٣ وفيها ترجمته ٠

٤ تذكرة الحفاظ ١٠٣٢/٣ .

في الماء الدائم إذا أصابته نجاسة ، «وكان يعقوب لا يحدث بهذا الحديث إلا بدينار » (١) . وأمر أبي نعيم الفضل بن دكين أغرب من هذا ، فإنه إمام حافظ ثقة (١) ، ولكنه ضرب الرقم القياسي في الحبرة بالشؤون المالية ، فهذا أحد تلاميذه علي بن جعفر بن خالد يقول : «كنا نختلف إلى أبي نعيم الفضل ابن دكين القرشي نكتب عنه الحديث ، فكان يأخذ منا الدراهم الصحاح ، فإذا كان معنا دراهم مكسورة يأخذ عليها صرفاً (٣) ولذلك كان شعبة بن الحجاج (١) ينصح بأخذ الحديث من الغني الموسر لأنه يستغني عن الكذب فيقول : «اكتبوا عن زياد بن مخراق فانه رجل موسر لا يكذب » أو يقول لعلي بن عاصم : «عليك بعارة بن أبي حفصة فانه غني لا يكذب ! » فير د عليه علي بن عاصم قائلاً : «كم من غني يكذب ! » (٥) ويقول شعبة مؤكداً رأيه : «لا تكتبوا عن الفقراء شيئاً » (١) .

ولقد قام العلماء ِ – في مختلف العصور – في وجه هؤلاء المتاجرين بالحديث

١ - انظر سنن النسائي بشرح السيوطي ١٩/١ والكفاية ١٥٦ .

٢ راجع ترجمته في تذكرة الحفاظ ٢/٣٧٢ ٠

٣ الكفاية ١٥٦ وانظر في د الباعث الحثيث ١١٦ ، ما يتعلق بموقف ابن دكين من أخذ الاجر
 على الحديث •

٤ مو شعبة بن الحجاج بن الورد العتكي الازدي الواسطي ، ويكنى أبا بسطام : محدث البصرة وأمع المؤمنين في الحديث • رأى أنس بن مالك رضي الله عنه ، وسمع أربع مئة من التابعين، توفى سنة ١٦٠ ه •

ه الكفاية ١٥٥٠

٦ الكفاية ١٥٦٠

يضربون على أيديهم ، وينصحون طلبة العلم قائلين : « يا بن آدم علمَّم مجاناً كما عُـُلَّمت مجاناً » <sup>(١)</sup> . ويستندون في هذا إلى أن التعليم مجاناً وارد في الكتب السماوية ، فعن الربيع بن أنس عن أبي العالية قال : «مكتوب في الكتب: علم مجاناً كما عُلمت مجاناً » (٢). ولهذا القول أصل صحيح معروف في الكتب السماوية ، ففي آخر سفر من أسفار الكتاب المقدس « Deutéronome » : ﴿ إِنَّمَا عَلَمْتُكُمْ بِأَمْرِ رَبِّي ﴾ (٣) . ويستندون أحياناً أخرى إلى الحديث النبوي نفسه ليجزموا بحرمة أخذ الأجر على تعلم العلم ، ففي سنن أبي داوود أن الصحابي الحليل عبادة بن الصامت رضي الله عنه علم ناساً من أهل الصفة الكتاب والقرآن ، فأهدى اليه رجل منهم قوساً رمزاً للشكر وعرفان الجميل، وإذا تُعبادة يستفتي رسول الله عَلِيْهُ فِي أَمْرُ هَذُهُ الْهُدَيَّةُ ، فَيَفْتَيُهُ عَلَيْهُ السَّلَامُ بِلَهْجَةً شَدِيدَةً جَازَمَةً : « إن كنت تحب أن تطوّق طوقاً من نار فاقبلها» (٤) . وكان لأمشال هـذا الحديث أثر بليغ في نفوس العلماء والرواة ، فكانوا يعدون الهـــديــة رشوة إن أهداهـ اطالب الحديث ، ويرفضون أن يلقوا اليه شيئاً منــه إلا إذا عاهدهم ألا بهديهم شيئاً . عن محمد بن الحجاج قال : « كان رجل يسمع من حماد بن سلمة ( ــ ١٦٧ هـ ) فركب بحر الصــــن ، فقدم فأهدى إلى حماد ، فقال له حماد : اختر ، إن شئت

۱ الكناية ١٥٤ •

٢ أنظر الكفاية ص ١٥٣٠

٣ وقد اشار جولدزيهر الى صحة هذا الامر في الحاشية الثالثة ص ٢٢٥ في كتابه : Etudes sur la Tradition islamique.

٤ صنن ابي داوود ٣٢٠/٣ رقم الحديث-٣٤١٦ كتاب الاجارة ، باب في كسب المعلم ٠

قبلتها ولم أحدثك أبداً ، وإن شت حدثتك ولم أقبل الهدية . فقال : لاتقبل الهدية وحدثني . فرد الهدية وحدثه » (١) . وتتخذ هذه الفكرة سبيلاً آخر إلى تقبيح المتاجرين بالحديث في مثل قول الإمام أحمد حين سئل : أيكتب عمن يبيع الحديث ؟ فقد أجاب : لا ولا كرامة (٢) !

ولعل بائعي الحديث والمتاجرين به رغم جشعهم الظاهر أحياناً للكونوا دائماً من الكذابين أو الوضاعين : ولعل كثيراً منهم كانوا ثقات ضابطين ، ولكنه المال يثني أعناق الرجال ، وكانت لهؤلاء فلسفتهم الحاصة ، فهم قد تجشموا المشاق وركبوا الأهوال ورحلوا في طلب الحديث ، « لا يعوقهم فقر ، ولا يفت في عزمهم صعوبة الطريق وأخطاره ، سواء عليهم الصحراء وحرها ، والبحار وأمواجها ، إذ تغلغل في نفوسهم اعتقاد أن طلب العلم جهاد ، فمن مات في سبيله مات شهيداً » (؟) ، بيما كان سائر الآخذين عنهم قابعين في دورهم ، آمنين في سربهم ، فهم لا يريدون أن يكونوا سواء مع هؤلاء . ونحن لا نعدم في كتبنا الأمينة أخباراً تشير إلى الأصول المنهجية التي كان يتبعها هؤلاء الرواة في استقصاء الحديث النبوي ، وهي أصول كانت تكبدهم من العناء الشيء الكثير ، وهي لو 'قورنت بشيء في عصرنا الحديث لكانت أشبه بأساليب الناشرين البحث عن كنوز المخطوطات لنشرها الذين أصبحت أعمالهم وقفاً على البحث عن كنوز المخطوطات لنشرها

١ - الكفاية ص ١٥٣ كراهة أخذ الاجر على التحديث ومن قال : « لا يسمع من فاعل ذاك ، •

٢ الكفأية ص ٤٥٠

۳ ضحی الاسلام ۲/۷۲ ۰

ثم بيعها بأغلى الأثمان ، والطريقة التي وصل بها العلماء إلى أحاديث على ابن الجعد (-٢٣٠ه) توضح لنا الكثير من فلسفة المتاجرين بالحديث في تلك الأيام : «قال أبو الفضل بن طاهر المقدسي : سمعت أبا القاسم هبة الله ابن عبد الوارث الشيرازي صاحبنا يقول : دخلت بغداد وسمعت ما قدرت عليه من المشايخ ، ثم خرجت أريد الموصل ، فدخلت صريفين فبت في مسجد بها ، فدخل أبو محمد الصريفيني وأم الناس فتقدمت اليه وقلت له : سمعت شيئاً من الحديث ؟ فقال : كان أبي محملني إلى أبي حفص الكتاني وابن حبابة وغيرها ، وعندي أجزاء . قلت : أخرجها حتى انظر فيها ، فأخرج إلي حزمة منها كتاب علي بن الجعد باليام مع غيره مسن الأجزاء ، فقرأته عليه ، ثم كتبت إلى أهل بغداد فرحلوا اليه وأحضره الكبراء من أهل بغداد ، فكل من سمعه من الصريفيني فالمينة لأبي القاسم الشعرازي فلقد كان من هذا الشأن بمكان ، ١٠٠ .

وتتصرم الأعوام ، وتتعاقب الأجيال ، وإذا بتلك الرحلات العلمية في طلب الحديث تصبح ضرباً من الرحلات الرياضية يطلب بها بعد الصيت ، فكان بعض من لا خلاق لهم يرحلون إلى أقصى الأقاليم لا ليحفظوا الأحاديث ويعملوا بما فيها بـل لتظهر أساؤهم في سلسلة الإسناد ، ولا سيا فيا لم يكن مشهوراً من الأحاديث . وهذه الرحلات الرياضية – إن صح التعبير – كثرت في القرن الهجري الثالث ، وانتهت إلى أسـوأ النتائج في القرن الهجري الحامس ،

١ معجم البلدان لياقوت ٣/٥/٣٠

حتى ضجّ منها العلماء المخلصون بالأمصار ، وراحوا يقاومونها بكل ما أوتوا من قوة .

#### مقاومة المتساهلين بالحديث

من هولاء العلماء أبو بكر أحمد ، ألمعروف بالخطيب البغدادي (٤٦٣هـ) فقد أشار إلى هذه الحال المخزية التي وصل اليها الذين يسمون أنفسهم في عهده رواة الحديث بهتاناً وزوراً ، فقال في كتابه « الكفاية في علم الرواية» في المقدمة : « ... وقد استفرغت طائفة من أهــل زماننـا وُستُعها ، في كتَتْب الأحاديث والمثابرة على جمعها من غير أن يسلكوا مسلك المتقدمين وينظروا نظر السلف الماضين في حال الراوي والمروي ، وتمييز سبيل المرذول والمَرْضيّ ، واستنباط ما في السنن من الأحكام ، وإثارة المستودع فيها من الفقه بالحلال والحرام ، بل قنعوا من الحديث باسمه، واقتصروا على كتُّنبه في الصحف ورسمه، فهم أغار، وحَمَلَةٌ ُ أسفار ، قد تحملوا المشاق الشديدة ، وسافروا إلى البلدان البعيدة ، وهان عليهم الدأبُ والكلال ، واستوطَّوُوا مركب الحل والارتحال ، وبذلوا الأنفس والأموال ، وركبوا المخاوف والأهوال ، 'شعثُ الرووس ، 'شحب الألوان ، تُخمص البطون نواحلُ الأبدان ، يقطعون أوقاتهم بالسر في البلاد طلباً لا علا من الإسناد ، لا يريدون شيئاً سواه ، ولا يبتغون إلا إياه ، محملون عمَّن لا تثبت عدالته ، ويأخذون ممن لا تجوز أمانته ، ويروون عمن لا يعرفون صحة حديثه ، ولا يُتيقن ثبوتُ مسموعه ، وبحتجون بمن لا ُعسن قراءة صحيفته، ولا يقوم بشيء من شرائط الرواية، ولا يفرق بين السماع

والأجازة ، ولا يميزون بين المُسند والمرسل ، والمقطوع والمتصل ، ولا خفظ السم شيخه الذي حدثه حتى يستثبته من غيره ، ويكتبون عن الفاسق في فعله ، والمذموم في مذهبه ، وعن المبتدع في دينه ، المقطوع على فساد اعتقاده ، ويرون ذلك جائزاً والعمل بروايته واجباً إذا كان السماع ثابتاً ، والإسناد متقدماً عالياً ... » الخ (١) .

ولم يكن التظاهر بالورع مجدياً ، ولا الإكثار من التعبد شافعاً لرواة الغرائب والمناكبر ، فإن لنقاد الحديث حدّ ساً داخلياً يشبه الإلهام كان يبعثهم على الحيطة في روايات هولاء المغربين والاحتراس في قبولها ، وقد يبلغ بهم الحدر أشده فيفرون منها ويرفضون تحملها وأداءها : لم يردوا رواية معلى بن هلال لفسقه أو قلة ضبطه ، فهو الزاهد العابد المشهور بالصلاح ، الذي كان يصلي في يومه مئة ركعة ، وإنما ردوها لإكثاره من رواية غريب الحديث (٢) . ولقد أمسى هؤلاء النقاد يستحبون رواية المشاهير ، و « يكرهون – إذا اجتمعوا – أن يخرج الرجل أحسن حديثه أو أحسن ما عنده »(٣) ، وما كان « الأحسن » عندهم المعروف (٤) ، ولا سيا في نظر العوام الذين يكبر في عيونهم عادة ما يجهلون . المعروف (٤) ، ولا سيا في نظر العوام الذين يكبر في عيونهم عادة ما يجهلون .

۱ الكفاية ص ۳ و ۶ ۰

٢ الجامع لاخلاق الراوي ١٢٧/٧ وجه أول · وعبارة الخطيب : « ما أفسد، عند الناس الا رواية غريب الحديث » ·

۳ الجامع ۱۲۷/۷ وجه ۲ ۰

الجامع ۱۲۷/۷ وجه ۲ أيضا

قيل لشعبة بن الحجاج : ما لك لا تروي عن عبد الملك بن أبي سليان وهو حسن الحديث ؟ نقال : مين حسنها فررت (١) !

والفرار من التحديث بالغريب كان أصدق تعبير عن تخوف العلماء من التدليس الذي يقع فيه رواة الغرائب والمناكر ساهين أو متعمدين ، فإن أمثال هؤلاء الرواة أكثر تعرضاً لضروب التدليس من سائر المحدثين : إذ يركبون الأهوال في طلب الحديث ملتمسين غرابته قبل صحته ، باحثين عن ندرته قبل اتصال سنده ، ليباهوا به الخاصة وبتعالوا به على العامة . من أجل ذلك استخف النقاد بهم ولم يقيموا لهم وزناً ، وطعنوا في عدالتهم ورموهم بالكذب مصداقاً لقول الإمام أبي حنيفة : « من طلب غريب الحديث كُذب » (٢) .

وتجريح النقاد للمدلس في الحديث طلباً للغرائب وحرصاً عليها يبدو أمراً طبيعياً ، فما أسرع الفضيحة إلى المدلس يكشف بها السر عن نفسه (٣) ! حتى إذا افتضح وعُرف عنه الكذب كان من عقوبته أن يرد عليه صدقه ولا تذكر محاسنه (١) ، ولا يقبل حمديثه بعد ذلك أبداً (٥) .

والمدلسون في الحديث تباهياً ورئاء الناس كانوا أحياناً من أوقح من رأتُ

۱ الجامع ۱۲۷/۷ وجه ۲ ۰

۲ الجامع ۱۲۸/۸ وجه ۱ ۰

٣ كما قال سفيان الثوري ( - ١٦١ ه ) : « من كذب في الحديث افتضح ، الكفاية ١١٧ ٠

٤ وقد رووا عن عبد الله بن المبارك ( - ١٨١ هـ ) انه قال : « من عقوبة الكذاب أن يرد عليه صدقه » ، ورأى غيره أن « من عقوبة الفاسق المبتدع الا تذكر له محاسنه » • انظر الكفاية ١١٧ •

<sup>•</sup> الكناية ۱۱۸

عين أو سمعت أذن ، فيحدث أحدهم عن رجل يدّعي سهاعه وهو لم يدركه ، ويختلق أسهاء أشخاص وأماكن لا يعرف عنها شيئاً ، أو يعظم المروي عنه بصفات حسان ينسجها له بخياله الخصيب ، أو ينسب اليه أعالاً صالحات ليس لها أصل صحبح . حدّث عفير بن معدان الكلاعي قال : « قدم علينا عمر بن موسى حمص ، فاجتمعنا اليه في المسجد ، فاجتمعنا اليه في المسجد ، فجعل يقول : حدثنا شيخكم الصالح ، فلما أكثر قلت له : من شيخنا هذا الصالح ؛ سمة لنا نعرفه . (قال) فقال : خالد بن معدان . قلت له : فأين شيخ ولا تكذب ! مات خالد بن معدان سنة أربع ومئة وأنت تزعم ألك لقيته بعد موته بأربع سنين ؛ وأزيدك أخرى : انه لم يغز ارمينية !

وواضح من هذه القصة أنّ جهل الرواة بتاريخ وفاة المروي عنه كان دليلاً قاطعاً على وقوع الكذب والتدليس (٢) . ولذلك اشترط نقاد الحديث معرفة

١ الكفاية ١١٩ ٠

ولا يستغرب هذا الكذب ، ولا الجهل الذي كان سببا فيه وعلة له • حين يوصف بهما رجل مغمور كمور بن موسى لا نعرف عن ترجمته الا الشيء اليسير • ولكن العجب العجاب من عالم مشهور كالسمعاني ( عبد الكريم ، المتوفى سنة ٥٦٣ ، صاحب كتاب الإنساب ) اذا صح ما يرميه به أبو الغرج بن الجوزي من الكذب المعراح والتدليس الاقبح : يوم أمسك بيد شبيخ له في بغداد ، ثم عبر معه الى الضغة الاخرى من نهر عيسى ، ثم راح يحدث عنه قائلا : سمعت من الشبيخ فلان فيما وراء النهر كذا وكذا ، يوهم بذلك أنه سمع منه في الموضع المسعى « ما وراء النهر » •

وحين وجد جولدزيهس هذه القصة تحكى في ( الكامل لابن الاثير ١٢٥/١١ ) تشبث بها وغدا يضخمها كداب المستشرقين ليتخذها ذريعة ال التشكيك بأمانتنا السامية في رواية =

الرجال وتاريخهم وطبقاتهم والعناية بمواليدهم ووفياتهم ، وقال سفيان الثوري (-11م) موضحاً سبب الاشتغال بهذا كله : « لما استعمل الرواة الكذب استعملنا لهم التاريخ » (۱) . بل استعمل نقاد الحديث التحديد الجغرافي أيضاً لفضح الكذابين وكشف أساليبهم في الوضع أو التدليس ، فلا يذكر ثقاتهم إسناداً فيه رجال رحلوا وأكثروا الترحل وطوفوا بالأقاليم إلا قيدوا أساء هؤلاء الرجال باسم البلد الذي حدثوا فيه (۲) .

ومهما يكن من الرحلة في الحديث مناجزة به وتكسباً ، أو طلباً للشهرة وافتخاراً ، فإن الورعين الذين كانوا محدثون احتساباً لوجه الله هم الذين ملأوا الأرض علماً بسنة رسول الله عليه الله ولقد كانوا في كل زمان ومكان أكبر من أن يخفوا ، وأجل آثاراً من أن بهملوا ، وأقوى نفوساً من أن يسدل عليهم التاريخ ستار النسيان . وحسبنا – للاستدلال على دقة المحدثين في قبول الروايات – أنهم صرحوا بأن «الكاذب في غير حديث رسول الله عليه الروايات – أنهم صرحوا بأن «الكاذب في غير حديث رسول الله عليه المناه

<sup>=</sup> الحديث • غير أنه ما لبث أن نكص على عقبيه لما رأى أبن الاثير في السياق نفسه يرد فرية ابن الجوزي عن السمعاني ويرى أن صاحب « الانساب » أسمى من أن يكذب ، وأنه رحسل حقا إلى « ما وراء النهر » ، وأن له في ذلك المرضع شيوخا معروفين ، وأنها رماء أبن الجوزي بذلك لاختلافهما في المذهب ، فالسمعاني كان شافعيا ، وأبن الجوزي كان حنبليا • وقارن بلائلك لاختلافهما في المذهب ، فالسمعاني كان شافعيا ، وأبن الجوزي كان حنبليا • وقارن بلك Goldziher, Tradition Islamique. p. 229-230

١ الكفاية ١١٩٠

من الامثلة على هذا : حدثنا محمد بن أحمد العياضي ، والحسن بن حفص النهرواني بسمرقند (تاريخ بغداد ٢٣٦/١٣٤) أخبرنا أبو الفضل عمر بن أبي سعد الهروي قال : أخبرنا عبد العزيز ابن جعفر الحريري ببغداد (الكفاية ١٣٣) أخبرنا أبو العباس محمد بن أحمد المحبوبي بعرو (الجامع ١٩٧٨ وجه ٢) وسمع الامام البخاري ببغداد من طائفة منهم أحمد بن حنبل (شذرات النعب ١٩٧٧-١٠) وسمع بمكة من الحميدي (طبقات الشافعية ٥) • ولـذلك كان المحدثون عبتحنون الراوي بالسؤال عن الموضع الذي سمع فيه (الجامع ١٧/١ وجه ١ و ٢) •

ترد روابته (۱) ، وأن «السفه بسقط العدالة ويوجب رد الرواية (۱٪ فكل من بجري على لسانه شيء من الكلام البذيء أو العبارات المبتذلة ينفر منه المحدثون ويتركون الرواية عنه . رووا عن الإمام البخاري أنه رد حديث النضر بن مطرف ، لأن يحيى بن سعيد القطان (-۱۱۳ه) ترك الرواية عنه . أما يحيى فقد بين سبب إهاله حديث النضر بقوله : «سمعته يقول : إن لم أحدثكم فأمه زانية ، فتركت حديثه لهذا » (۱٪ ويشبه هذا ما رووا عن شعبة بن الحجاج (-۱۲۰ه) أنه قال : « لم يكن شيء أحب إلي من أن أرى رجلاً يقدم من مكة فأسأله عن أبي لأربير حتى قدمت مكة فسمعت منه ، فبينا أنا عنده إذ جاءه رجل الربير حتى قدمت مكة فسمعت منه ، فبينا أنا عنده إذ جاءه رجل فقال: فسأله عن شيء فافترى عليه . فقلت : تفتري على رجل مسلم ؟ فقال: فسأله عن شيء فافترى عليه . فقلت : يغيظك فنفتري عليه ؟ ! فآليت ألا أحدث عنه » فكان شعبة يقول : « في صدري منه أربع مئة ، لا والله لا حدثتكم عنه بشيء أبداً » (١٠) .

فالافتراء على إنسان ولو غاظ الراوي سُفه يسقط العدالة ، لأن هوًلاء الرواة كانوا يتميزون بمكارم الأخلاق ، ولهم آداب خاصة ومناهج في التربية والتعليم ينفردون بها من بين سائر العلماء من قدامي ومحدثين ، في الشرق والغرب (٥).

١ الكفاية ١١٧٠

۲ د ۳ الكناية ۱۱۵ .

١١٥ ألكفاية ١١٥ .

ولعل خير كتاب يعالج مناهج المحدثين في التربية والتعليم هو و المجامع لاخلاق الراوي وآداب السامع ، للخطيب البغدادي المتوفى سنة ٤٦٣ هـ ، وهو في مكتبة البلدية بالاسكندرية (برقم ٢١١ ٣ج) مخطوط يقع في عشرة أجزاء صغيرة ، وقد تفضل الزميل الدكتور يوسف العش باعارتنا نسخته المصورة عن هذا الكتاب ، فله جزيل الشكر وجزاه الله خيرا ، والقارىء الكريم لاحظ بلا ريب أننا اكترنا الاستشهاد من هذا المخطوط القيم الذي ضبطنا عباراته وحققناه وسننشره قريبا ان شاء الله ،

رَفْحُ عِب (لرَّحِي (النِّجْنَ يُ (سِلَمُ (لِنْمِ ُ (لِنْوُد وكريس

### الفصل السكرابع

# دور الحديث وألقاب المحدثين

في القرن الهجري السادس امتازت الحياة الاسلامية بظاهرة جديدة أضعفت بعض الشيء الرحلة في طلب الحديث: فحتى أوائل هذا القرن لم تكن في المجتمع الاسلامي مدارس خاصة لتلقي الحديث، فكان الطلبة يضطرون إلى الارتحال والتجوال، وإنما كانت المدارس التي تتعمق في الفقه ومذاهبه وآرائه والمجتهدين فيه تؤسس في كل مكان، لتزود جهاز الدولة بالقضاة والمتشرعين.

ولقد أنشئت أول دار للحديث في القرن الهجري السادس تحقيقاً لرغبة نور الدين محمود بن أبي سعيد زنكي (-١٩٥٥) الذي خلّد اسمه بانشاء المدرسة النورية في دمشق . وكان ابن عساكر صاحب تاريخ دمشق من شيوخ هذه المدرسة (١) .

Wustenfeld, die Akademien der Araber und ihre Lehrer, p. 69 انظر (ef. Tradit, Islam, 231 note 1).

وكتاب وستنفله المذكور من أطرف ما ألف في وصف دور العلم عند العرب والترجيسة لشيوخها • أما ابن عساكر فهو ابو القاسم علي بن الحسن الدمشقي الشافعي خاتمة الجهابلة الحفاظ • توفي سنة ٥٧١ •

وبعد عشرات السنين ، قامت في القاهرة دار للحديث بأمر الملك الأبوبي الكامل ناصر الدين ، وقد تم تأسيسها سنة ٦٢٢ ه ، وكان أول أستاذ فيها أبا الحطاب بن دحية (١) .

وبعد أربع سنوات من تأسيس المدرسة الكاملية ، نشأت في دمشق المدرسة الأشرفية سنة ٦٢٦ ه ، فكان أول شيوخها أبا عمرو بن الصلاح (٢٠ . ودرس في هذه الدار أيضاً الإمام النووي (٣٠ .

ولقد قامت في دمشق دور أخرى للحديث ، ولكنها لم تكن ذات شأن عظيم (؟) . وهذه الدور جميعاً لم تطل حياتها ، لأنها لم تك كمدارس الفقه والأحكام وسيلة إلى المناصب والقضاء ، والحظوة عند الحلفاء : ثم هي – فوق ذلك – لم تك تشفي غلة الورعين من طلاب الحديث الذين ظلوا يؤثرون الرحلة والطواف بالأقاليم .

١ حو الحافظ عبر بن الحسن المشهور بابن دحية • وهو أندلسي بلنسي ، نسبة الى بلنسية مدينة في شرق الاندلس • توفي بالقاهرة سنة ٦٣٣ • له « التنوير في مولد السراج المنير » • ويفهم من خطط المفريزي ٣٠٥/٢ أن فتى ليس له من ابن آدم الا الشكل خلف ابن دحية في التدريس بالكاملية •

عو الحافظ المعروف أبو عمرو تقي الدين عثمان بن عبد الرحمن الكردي الشهرزوري المشهور
 بابن الصلاح ٠ توفي سنة ٦٤٣ ٠

٣ هو الامام الحافظ محيي الدين أبو زكريا يحيى بن شرف النووي ٠ له في علوم الحديث
 تصانيف كثيرة أشهرها (شرح صحيع مسلم) توفي سنة ٦٧٦ هـ ٠

Michael Meschaka وقد تناول هذه الدور بالدراسة الإحصائية الدقيقة كتابه : - Cultur — Statistik von Damaskus (ef. Tradit, المنابه : - Islam. 232 note 1).

#### ألقاب المحدثين:

وكما أطلق العلباء على الرحالين في طلب الحديث ألقاباً مختلفة ، تبعاً لنشاطهم في الرحلة والتجوال ، أطلقوا على الدارسين في بلدهم أو في الاقاليم المجاورة له ألقاباً «رسمية» كانوا يستحسنون إلحاقها بأسائهم عند ترجمتهم لتعرف طبقاتهم ودرجاتهم وطرق تحملهم للحديث وأدائه .

وأشهر الألقاب التي نبهوا على التمييز بينها ثلاثة : المسنيد والمحدث والحافظ .

فالمسنيد هو من يروي الحديث باسناده ، سواء أكان عنده علم به أم نيس له إلا مجرد روايته (١) .

والمحدث أرفع منه بحيث عرف الأسانيد والعلل ، وأسماء الرجال ، والعالي والنازل ، وحفظ مع ذلك جملة مستكثرة من المتون ، وسمع الكتب الستة ومسند أحمد بن حنبل وسنن البيهقي ومعجم الطبراني ، وضم إلى هذا القدر ألف جزء من الأجزاء الحديثية (٢) .

أما الحافظ فهو أعلاهم درجة وأرفعهم مقاماً : فمن صفاته ﴿ أَنْ يَكُونَ عَارَفاً

١ تدريب الراوي ص ٤٠

٩ تدريب الراوي ص ٦ ، وعبارة القاسمي في « قواعد التحديث ٥٣ » مقتبسة من هنا بتصرف • فقد ذكرت فيها المسانيد والمعجم والأجزاء دون تحديد • وليس هنا موضع الحديث عن الفرق بين أنواع هذه الكتب والتصانيف • وسنتحدث عنها وعن اصحابها في باب خاص •

بسنن وسول الله عَلِيلِهِ ، بصراً بطرقها ، ثميزاً لأسانيدها ، نحفظ منها ما أجمع أعمل المعرفة علي صحته ، وما اختلفوا فيه للاجتهاد في حال نقلته ، يعرف فرق ما بين قولهم : اللان حجة ، وقلان ثقية ، ومقبول ، ووسط ، ولا بأس به ، وصدوق ، وصالح ، وشيخ ، وليّن ، وضعیف ، ومتروك ، وذاهب الحدیث ، وعیتر الروایات بتغـــایر العبارات : نحو عن فلان ، وأن فلاناً ؛ ويعرف اختلاف الحكم في ذلك بنن أن يكون المسمى صحابياً أو تابعياً ، والحكم في قول الراوي : قال فلان ، وعن فلان ، وأن ذلك مقبول من المدلسن دون إثبات السماع على اليقين ، ويعرف اللفظة في الحديث تكون وهماً وما عداها صحيحاً ﴾ و بميز الألفاظ التي أدرجت في المتون فصارت بعضها لأتصالها بها ، ويكون قد أنعم النظر في حال الرواة بمعاناة علم الحديث دون ما سواه ، لأنه علم لا يعلق إلا بمن وقف نفسه عليه ، ولم يضمّ غيره من العِلوم اليه» (١) . ولعل أهم صفات الحافظ – كما يستنبط من أقوال العلماء وتعاريفهم – أنه يتوسع في أسهاء الرجال حتى يعرف شيوحه وشيوخ شيوخه طبقة بعد طبقة ، بحيث يكون ما يعرفه عن كل طبقة أكثر مما يجهله (٢) . ويعتقد كثير من نقاد الحديث أنَّ الذين بجوز تسميتهم « بالحفاظ » قليلون في كل زمان ومكان ، وربما « يتعذر وجودهم » (٣) ، لما يشترط لهم من نادر الصفات وسعة العلم . وحسبك أنّ الوصف بالحفظ على الاطلاق ينصرف

١ الجامع لأخلاق الراوي ١٥٠/٨ وجه ٢ ٠

٢ التدريب ص ٧ وقارن بقواعد التحديث ص ٥٣٠

٣ الجامع لأخلاق الراوي ١٥٩/٨ وجه ١٠

إلى أهل الحديث خاصة ، فلا يقول قارئ القرآن : لقنني غلان الحافظ ، ولا يقول النحوي : علمني فلان الحافظ (١) .

وذهب الناس يغلون في الحفاظ كل مذهب ، فقد عدت كتب الإمام الحمد في اليوم الذي مات فيه ، فبلنت اثني عشر حملاً ، ما على ظهر كتاب منها «حد ث فلان» ولا في بطنه «أخبرنا فلان»، وكل ذلك كان يحفظه من ظهر قلبه (٢) . وقال يحيى بن معين (٣) : «كتبت بيدي هذه ست مئة ألف حديث » (١) ، ولا عجب في ذلك ، فقد ترك يحيى أكثر من مئة قمطر واربعة عشر قمطراً مملوءة كتباً (٥) . وأمر بن عقدة (١) ليس أقل عجباً ، لأن الأخبار تصوره حافظاً أربع مئة ألف حديث أملاها من حفظه على إخوة أربعة ، ولا يبعد أن يكون حافظاً غيرها . قال عبد الله القادسي وهو أحد هؤلاء الأربعة — : « أقمت مع إخوتي بالكوفة عدة سنن فكتب عن ابن عقدة ، فلم أردنا الانصراف ودعناه ، فقال ابن عقدة : قد اكتفيتم بما سمعتم ، أقل شيخ سمعت منه ، عندي عنه مئة ألف حديث . (قال) : فقلت : أيها الشيخ ، نحن إخوة أربعة ، قد كتب كل

۱ الجامع ۱۵۲/۸ وجه ۱ ۰

۲ الجامع ۱۵۱/۸ وجه ۲ ۰

حوسيد الحفاظ ، وامام الجرح والتعديل ، أبو زكريا يحيى بن معين بن عون بن زياد الغطفاني
 مولاهم ، البغدادي ، توفي بالمدينة سنة ٢٣٣ .

٤ و ٥ الجامع ١٥١/٨ وجه ٢ ، وفي التدريب ص ٨ ان ابن معين كتب بيده ألف حديث ٠

٦ مو الحافظ الجامع المصنف أحمد بن محمد بن سميد الكوني ، أبو العباس ، مولى بني هاشم ،
 المعروف بابن عقدة ، توفي عام ٣٨٣ هـ ( الرسالة المستطرفة ٨٤ ) .

#### واحد منا عنك مئة ألف حديث ! » <sup>(۱)</sup>

وحين ينسب إلى أحد هؤلاء الحفاظ عدد عظيم من الأحاديث كتبه بيده أو أملاه على تلاميذه ، فهو يحفظه غالباً من ظهر قلبه . قال أبو زرعة (١) : «ما في بيني سواد على بياض إلا وأحفظه» (١) وقال الشعبي : «ما كتبت سواداً في بيضاء إلى يومي هذا ، ولا حدثني رجل بحديث قط إلا حفظته » (١) .

ومن الحفاظ من كان يستعين على حفظ الحديث بكتابته ، فإذا أتقن حفظه محاه أو دعا بمقراض فقرضه خوفاً من أن يتكل القلب عليه ، منهم سفيان الثوري (٥) ، وعاصم بن ضمرة (٦) ، وخالد الحذاء (٢) وقد شاع على ألسنة الناس : بئس المستودع العلم القراطيس ! (٨)

وكان في العلماء من مميل إلى تحديد العدد المحفوظ من الحديث الذي يستحق

۱ الجامع ۱۵۲/۸ وجه ۱ و ۲ ۰

٣ حو أبو زرعة الرازي ، عبد الله بن عبد الكريم بن يزيد بن فروخ القرشي بالولاء ، الحافظ التقة المشهور • توفي سنة ٢٦٤ ه ( الرسالة المستطرفة ٤٨ ) • وكان الامام أحمد يقول :
 د صبح من الحديث سبح مئة ألف وكسر ، وهذا الفتى \_ يعني أبا زرعة \_ قد حفظ سبح مئة الف ء ( التدريب ص ٨ ) •

٣ الجامع ١٥٢/٨ وجه ١٠

٤ تدريب الراوي ص ٨٠

٥ انظر سنن الدارمي ١٢٥/١٠

٦ المحدث الفاصل للراميرمزي ٤/٥ وجه ١ وتوفي عاصم سنة ١٧٤ هـ ٠

تقييد العلم ص ٥٩ • والحداء هو خالد بن مهـــران المتوفى سنة ١٤١ • ومن الذين كانوا
 يكتبون ويمحون ابن شهاب ( انظر جامع بيان العلم ١٦٦١ ) وابن سيرين ( المحدث الفاصل
 ٤/٥ وجه ٢ ) •

۱۹/۱ جامع بیان العلم ۱/۲۹

جامعه أن يسمى «حافظاً». فقال الحاكم (١) في «المدخل» ، كان الهاحد من الحفاظ يحفظ خمس مئة ألف حديث » (١) . ورأى غيره أن الهاحد الأدنى ينبغي ألا يقل عن عشرين ألفاً ، ولكن فتح الدين بن سيد الناس (٣) يلاحظ أن هذه القضية نسبية ، وأن لكل زمن اصطلاحاً وتحديداً ، فيقول : « أما ما يحكى عن بعض المتقدمين من قولهم : كنا لا نعد صاحب حديث من لم يكتب عشرين ألف حديث في الإملاء فذلك بحسب أزمنتهم » (١) .

وإذا كان العدد المحفوظ يتردد بين منات الألوف وعشراتها - وهو فرق عظيم جداً - فإن لهذا التردد تعليلاً واضحاً ، فحين تذكر المئات يشمل الحفظ المرفوع إلى النبي عليه ، والموقوف على الصحابي ، والمقطوع على التابعي . نسب الإمام أحمد إلى أبي زرعة أنه كان يخفظ سبع مئة ألف ، ففستر البيهقي (٥) ذلك بقوله : « أراد ما صح من الأحاديث ، وأقاويل الصحابة والتابعين » (١) وقد يشمل حينئذ الصحيح وغير الصحيح . قال الإمام البخاري :

١ مو ابو عبد الله ، محمد بن عبد الله بن محمد بن حمدویه ، المعروف بالحاكم النيسابوري وبابن البيع ، صاحب التصانیف الشهیرة ، واهمها المستدرك على الصحیحین والمدخل ، توفی سنة ١٠٥٥ .

۲ تدریب الراوی می ۸ ۰

حو أبو الفتح ، محمد بن محمد بن أحمد المشهور بابن سيد الناس ، اليعمري الاندلسي
 الاصل ، المصري الشافعي ، أحد الأعلام الحفاظ ، توفي سنة ٧٣٤ • له « عيون الأثر في فنون
 المغازي والشمائل والسبع » •

٤ تدريب الراوي ص ٧٠٠

ه سترد ترجمة البيهةي ٠

٦ تدريب الراوي ص ٨٠٠

« أحفظ مئة ألف حديث صحيح ، ومئتي ألف حديث غير صحيح » (١) . وكأنهم – حين يقتصرون على عشرات الألوف – لا يريدون إلا ما صح من الأحاديث المرفوعة .

والورعون من الحفاظ ما كانوا ليرضوا عن غلو الناس في سأنهم لو كان لهم الحيرة من أمرهم ، غإن واحدهم يكون عنده الحديث فيسوقه الناس بالمقرعة حتى يخرجه أو يرويه (٢) . ويكتب أحدهم أو يحفظ مئات الألوف فلا يروي إلا عشراتها ، أو يحفظ عشرات الألوف فلا يحدث إلا بآحادها ، وهم يشرطون على أنفسهم – فوق هذا كله – التعمق في العلم والغمم والدراية ، لا مجرد الإكثار والتوسع في الرواية (٣)

#### رواية الحديث بالحفظ

ويزداد إكبارنا لهولاء الحفاظ إذا عرفنا أنّ العلماء كانوا – ولا سيا في بادئ الأمر – يتشددون في الرواية باللفظ والنص ، ولا يتساهلون حتى بالواو والفاء . فكانوا يرون أن على المؤدّي أن يروي ما تحمله باللفظ الذي تلقّاه من شيخه دون تغيير ولا حذف ولا زيادة . واستدلوا على ذلك بقوله عليه : «نضر الله امرءاً سمع حديثاً فأدى كها سمعه ، فرب مبلغ أوعى من سامع » (ع) وبتعليمه عليه السلام الصحابة فرب على لفظه النبوي ، كما فعل مع البراء بن عازب حين الحرص على لفظه الذي علمه إياه عند أخذ المضجع ، أعاد أمامه قراءة الدعاء الذي علمه إياه عند أخذ المضجع ،

١ تدريب الراوي ص ٨ أيضا ٠

۲ الجامع ۱۵۱/۸ وجه ۲ ۰

٣ الجامع ١٥١/٨ وجه ١ -

<sup>:</sup> الكفاية ١٧٣٠

فأورده كما تعلمه منه ، إلا أنه قال : (ورسولك) بدلاً من (ونبيلك) فنبهه على قائلاً بيده في صدره : «ونبيلك» (١) .

ولذلك آثر أكثر الصحابة التشدد في الرواية باللفظ . قيل لرجل من أصحاب رسول الله عليه عليه : ما لك لا تحدث كما محدث فلان وغلان ؟ فقال : ما بي ألا أكون سمعت مثل ما سمعوا ، أو حضرت مثل ما حضروا ، ولكن لم يدرس الأمر بعد ، والناس متاسكون ، فأنا أجد من يكفيني ، وأكره التزيد والنقصان في حديث رسول الله عليه (٢) .

وعلى هذا الأساس راح بعض الصحابة يصحح ما يسمعه من الرواة من تغيير اللفظ النبوي بالتقديم والتأخير ، أو استبدال كلمة بمرادفها ، قال عبيد بن عمير وهو يقص : « مثل المنافق كمثل الشاة الرابضة بين الغنمين » فقال ابن عمر : ويلكم ، لا تكذبوا على رسول الله علي أيما قال علي أيما قال علي : « مثل المنافق كمثل الشاة العائرة بين الغنمين » (٣) ، وسمع ابن عمر أيضاً رجلاً يردد حديث الأركان الخمسة ، فقد م بعضها وأخر بعضاً مخالفاً بذلك الرواية التي سمعها ابن عمر بنقسه من رسول الله علي ، فقال له : « اجعل صيام رمضان آخر هن ،

ا الكفاية ١٧٥ عن البراء بن عازب أن النبي سل الله عليه وآله وسلم قال : يا براء كيف تقول اذا أخذت مضجعك ؟ (قال) : قلت : الله ورسوله أعلم • قال : اذا أويت ال فراشك طاهرا، فتوسد يعينك ثم قل : اللهم أسلمت وجهي اليك وفوضت أمري اليك ، وألجأت ظهري اليك، لا ملجأ ولا منجى منك الا اليك • آمنت بكتابك الذي أنزلت ، وبنبيك الذي أرسلت فقلت كما علمني ، غير اني قلت : ورسولك فقال بيده في صدري و وبنبيك » •

۲ الكفايه ۲۷۲ •

الكفاية ١٧٣٠

كما سمعت من في رسول الله عالي (١).

وفي عصر التابعين وأتباع التابعين ظل كثير من الرواة يؤد ي حديث رسول الله بلفظه ونصه ، وإن كان آخرون منهم لا يرون بأساً بالرواية على المعنى ، قال ابن عون : « أدركت ثلاثة يشددون في الحروف ، وثلاثة يرخصون في المعاني . فأما أصحاب المعاني فالحسن والشعبي والنخعي ، وأما أصحاب الحروف فالقاسم بن محمد ورجاء بن حيوة ومحمد ابن سرين » (٢) .

ولقد صور الأعمش تشدّد الرواة بالحروف ، فحمد لهم هذا التشدد وتغنى به قائلاً: «كان العلم عند أقوام كان أحدهم لأن يخرّ من السهاء أحبّ اليه من أن يزيد فيه واواً أو ألفاً أو دالاً ، وإن أحدهم اليوم على السمكة إنها سمينة وإنها لمهزولة » (٣).

فلا غرو إذا حرص هؤلاء الورعون على قول النبي عَلِيْقُ «ينتبذ» لا «ينبذ» ولا غرو إذا أظهروا شكهم بعبارة صريحة ، فقال الراوي «أسلم وغفار أو غفار وأسلم» (٥) أو «نمى خيراً» أو «نمتى خيراً» أو بالتشديد أو التخفيف. وإن الأمر لأجدر بالحرص والعناية عند الرواة من هذا كله ، فبعضهم يتحرج من تغيير اللحن ، ويبقي كلام الراوي صحابياً كان

الكفاية ١٧٦ ، وابن عمر هو الصنحابي الجليب ل عبد الله بن عمر بن الخطاب توفي
 سنة ٧٣ ٠

٢ الجامع لأخلاق الراوي ٥/١٠١ وجه ١٠

٣ الكفاية ١٧٨ والاعمش هو سليمان بن مهران ( ــ ١٤٨ هـ ) ٠

٤ الكفاية ١٧٨٠

الكفاية ١٧٩٠

٦ الكاية ١٨٠٠

أو تابعياً على حاله ، لأن القوم حدثوه هكذا ، فلا ضير من استعال «حَوْث » بدلاً من «حيث » (٢) أو «لغيت » بدلاً من «لغوت » (٢) و «عوثاء السفر » بدلاً من «وعثائه» (٣) . ولذلك رووا عن ابن سيرين أنه «كان يلحن كها يلحن الراوي » (٤) . وفسر الإمام أبو عبيد ظاهرة إبقاء اللحن على حاله بقوله : «لأهل الحديث لغة ، ولأهل العربية لغة ، ولغة أعل العربية أقيس ، ولا تجد بدأ من اتباع لغة الحديث من أجل السماع » (٥) .

ثم رأى العلماء أن يميزوا في هذا الموضوع بين لحن يحيل المعنى وآخر لا يحيله فرأوا أنه لا بدّ من تغيير اللحن الذي يفسد المعنى (١) ، وقالوا بضرورة ردّ الحديث إلى الصواب ، إذا كان راويه قد خالف موجب الإعراب (٧) .

أما الطائفة التي لم تر بأساً في رواية الحديث بالمعنى ، فأنها اشترطت لذلك شروطاً ، منها أن يكون الراوي عالماً بالنحو والصرف وعلوم اللغة عارفاً بمدلولات الألفاظ ومقاصدها ، بصيراً بمدى التفاوت بينها ، قادراً على أن يؤدي الحديث أداء خالياً من اللحن ، لأن رسول الله على أفصح من نطق بالضاد . فمن الكذب

١ الكفالة ١٨٢٠

٢ الكفاية ١٨٣٠

٣ الكفاية ١٨٠٠

٤ الكفاية ١٨٦٠

الكفاية ١٨٢ وابو عبيد هو القاسم بن سلام ، أحد كبار الأثمة في الحديث واللغة ، توفي
 سنة ٢٣٣ ٠

٦ الكفاية ١٨٨٠

٧ - النجامع لأخلاق الراوي ١٠٣/٦ وجه ٠ ١

علبه أن يضع المؤدي في فيه لحناً يستحيل أن يقع منه. قال الأصمعي: « أخشى عليه إذا لم يعرف العربية أن يدخل في قوله: « مَن ْ كذب علي متعمداً فليتبو أ مقعده من النار » فإن النبي على للحن يالحن ، فمهما رويت عنه ولحنت فيه كذبت عليه » (١).

وإذ كانت علوم العربية متشعبة ، والإحاطة بها وبالفوارق الدقيقة بهن ألفاظها ومدلولاتها شبه مستحيلة ، منع بعض العلماء غيرَ الصحابة من رواية الحديث بالمعنى ، لأن «جبلتهم عربية ، ولغتهم سليقة» . قال القاضي أبو بكر بن العربي (٢٠) : « إن هذا الحلاف إنما يكون في عصر الصحابة ومنهم. وأما منَن سواهم فلا مجوز لهم تبديل اللفظ بالمعني ، وإن استُوفي ذلك المعنى ، فإنا لو جوّزناه لكل أحد لما كنا على ثقة من الأخذ بالحديث ، إذ كل ُ أحد ٍ إلى زماننا هذا قد بدَّل ما نقل ، وجعل الحرفَ بدل َ الحرف فيما رآه ، فيكون خروجاً من الأخبار جملة ً . والصحابة بخلاف ذلك ، فإنهم اجتمع فيهم أمران عظمان : أحدها الفصاحة والبلاغة ، إذ جبلَّتهم عربية ، ولغتهم سليقة . الثاني : أنهم شاهدوا قول النبي عَلِيْكِ وفعله ، فأفادتهم المشاهاءة عقل المعنى جملة ً واستيفاء المقصد كله . وليس من أخبر كمن عاين . ألا تراهم يقولون في كل حديث : «أمر رسول الله عَلِيْنَ بكذا » و «نهى رسول الله عَلِيْنَ عن كذا » ولا يسذكرون

١ اختصار علوم الحديث ١٦٢ ٠

٢ - م محمد بن عبد الله ألمعافري المعروف بابن العربي ، من مشاهير فقها، اشبيلية ٠ توفيي
 سنة ١٤٤٠ ٠

لفظه ؟ وكان ذلك خبراً صحيحاً ، ونقلاً لازماً ، وهذا لا ينبني أن يستريب فيه منصف لبيانه » (١) .

ووقف الإمام مالك من الرواية بالمعنى مرتفاً وسطاً ، فأجازها فيا لم يرفع إلى رسول الله ، وتشدد في منعها في الأحاديث المرفوعة ، حتى كان رضي الله عنه – ورعاً منه واحتياطاً – يتحفظ من الباء والياء والتاء في حديث رسول الله عليالة كما روى عنه البيهقى في «مدخله» (٢) .

على أن ابن الصلاح لا يرى ضرورة للتشدد في رواية الحديث بالمعنى في المرفوع دون سواه ، وإنما هو يشترط على من يريد الأداء بالمعنى في المرفوع وغيره اكتساب العلم بالعربية والمقدرة على التصرف الصحيح فيها على الوجه الذي ذكرناه ، فإنه يقول : «ومنعه بعضهم في حديث رسول الله على الوجه الذي ذكرناه ، فإنه يقول : «ومنعه بعضهم في حديث رسول الله على وأجازه في غيره والأصح جواز ذلك في الجميع ، إذا كان عالماً بما وصفناه ، قاطعاً بأنه أدى معنى اللفظ الذي بلكغه لأن ذلك هو الذي تشهد به أحوال الصحابة والسلف الأولين ، وكثيراً ما كانوا ينقلون معنى واحداً في أمر واحد بألفاظ مختلفة ، وما ذلك إلا لأن معولهم كان على المعنى دون اللفظ . ثم إن هذا الحلاف لا نراه جارياً ولا أجراه الناس المعنى دون اللفظ . ثم إن هذا الحلاف لا نراه جارياً ولا أجراه الناس من كتاب مصنف ويثبت بدكه فيه لفظاً آخر بمعناه : فان الرواية بالمعنى رخص فيها من رخص ، لما كان عليهم في ضبط الألفاظ والجمود عليها من

١ أحكام القرآن ١٠/١ ·

٢ الباعث الحثيث ١٥٨ وقارن بالكفاية ١٧٩٠

الحرّج والنصب ، وذلك غير موجود فيا اشتملت عليه بطون الأوراق والكتب ؛ ولأنه إن ملك تغيير اللفظ ، فليس يملك تغيير تصنيف غيره » (١) .

والرواية بالمعنى ينبغي أن نظل مقيدة ببعض العبارات الدالة على الحيطة والورع ، فعلى راوي الحديث إذا شك في لفظ من روايته أن يتبعه بقوله : «أو كما قال» ، «أو كما ورد» (٢٠) .

وأكثر الرواة يحرصون على أن يؤدوا الحديث تاماً بجميع ألفاظه ، ويرون في ذلك ضرباً من العناية باللفظ النبوي ، إلا أن بعض العلماء يتساهلون في اختصار الحديث ، فيحذفون بعضه ، ويقطعونه ، ويروونه تفاريق في مناسبات مختلفة ، كما صنع البخاري في صحيحه . ولم ير الأثمة في صنيع البخاري موضعاً للنقد ، لأنهم لاحظوا أنه لا يتساهل في ذلك إلا إذا كان قد أورد الحبر تاماً في رواية أخرى . ولذلك لم يجوزوا اختصار الحديث إذا لم يرد تاماً من طريق أخرى ، لئلا يكون ذلك كماناً لما بجب تبليغه (٣) .

وهذا التساهل في أداء الحديث كان نتيجة طبيعية للتساهل عند تحمله: فمن قبل أن يقدم بعض الأثمة على إباحة الأداء بالمعنى ، أو على الاذن باختصار المروي وتقطيعه ، ترخص كثير منهم في تحمل الحديث بضروب جديدة ليست من الساع في شيء ، ولم يكن ترخصهم هذا \_ في نظر الجمهور \_ سيء الأثر ولا شديد الحطر .

١ علوم الحديث لابن العالام ١٨٩٠

٢ الباعث الحثيث ١٦١٠

٣ الباعث الحثيث ١٦١٠

أخذت هذه الرحلة في طلب الحديث تضعف شيئاً فشيئاً ، وبات الرحالون أنفسهم لا يستطيعون أن يعولوا على المشافهة والتلقي المباشر ، فقد يضربون أكباد المطي إلى إمام عظيم حتى إذا أصبحوا تلقاء وجهه قنعوا منه بكتاب يعرضونه عليه ، أو بإجازة مخصهم بها ، أو بأجزاء حديثية يناولهم إياها مع إذنه لهم بروايتها ، وقد يتطوع هذا الإمام نفسه بإعلامهم بمروياته ، أو الوصية لهم ببعض مكتوباته ، فيتلقفونها تلقفاً ويروونها مطمئنين كما لوكان صاحبها قد أجازهم بها بعبارة صريحة لالبس فيها ولا إبهام . بل لقد أمسى المتأخرون لا يجدون حاجة للرحلة ولا لتحمل مشاقها مذ أصبح حقاً لهم ولغرهم أن يرووا كل ما بجدون من الكتب والمخطوطات سواء ألقوا أصحابها أم لم يلقوهم . وذلك كله يعني أنَّ السهاع لم يعد - كما في فجر الاسلام - الصورة الوحيدة لتحمل الحديث وأدائه ، وإنما أضحى إحدى الطرق البان التي استقرأها نقاد الحديث . وبحثنا التالي سيدور حول هذه الطرق البان ، وبدراستها وتتبسع اصطلاحاتها ودقة التمييز بين عباراتها سيجد القارئ نفسه على موعد مع المحدثين لأول مرة ، فليحضر القلب ولبرهف السمع ، فإن لهولاء العلماء لغتهم الخاصة التي إن لم تطرب بإيقاعها الحلو كلغة الشعر والموسيقي ، فهيي تعجب بمحتواها العميق كلغة فذة في فن النقد والتحليل!

رَفَّعُ عِب (لرَّجِنِ الْنَجْنَ يُ (لَسِلَنَمُ (لِنَهِمُ الْنِفِرَةُ الْنِفِودِ فَكِرِس

## الغصِّل الخامِسُ

# تحمل الحديث وصوره

### أولاً – الساع :

من المشافهة والسماع المباشر – على طريقة الرعيل الأول من الرواة – انتقل طلاب العلم إلى أخذ الحديث عن طريق القراءة ، أو الإجازة ، أو المناولة ، أو المكاتبة ، أو الإعلام ، أو الوصية ، أو الوجادة . وهذه الصور السبع – مع إضافة السماع اليها – هي صور التحمل الثمان التي تحدد مناهج القوم في التعليم (۱) .

ولعل من نافلة القول أن نشر مرة أخرى إلى أن الساع أعلى هذه الصور وأرفعها وأقواها . غير أن من الضروري أن ننظر الآن إلى الساع نظرة خاصة من زاوية المحدثين ، ومن خلال تعاريفهم واصطلاحاتهم . عندئذ يتبين لنا أن الساع هو أن يسمع المتحمل من لفظ شيخه ، سواء أحدثه الشيخ من كتاب يقرؤه أم من محفوظاته وسواء أأملى عليه أم لم عليه (٢) .

۱ التدريب ۱۲۹ ۰

٢ قارن بتعريف السماع في التدريب ١٣٩٠ -

ومن المعروف في لسان العرب أن قول الراوي : حدثنا فلان أو أخبرنا أو أنبأنا أو ذكر لنا أو قال لنا تفيد معنى التحديث ، فهي عند علماء اللغة تساوي قول الراوي : «سمعت فلاناً قال : سمعت فلاناً». وأوشك كثير من المحدثين أن بجروا على طريقة علماء اللغة في اصطلاحاتهم، حتى لم يفرقوا بين العبارات المذكورة ، وراح كل يستخدم إحدى هذه العبارات على سواء ، وروي عن كثير من المتقدمين أنهم كانوا «يقولون في غالب حديثهم الذي يروونه (أخبرنا) ولا يكادون يقولون : (حدثنا) (١١ . وقال رجل للإمام أحمد : يا أبا عبد الله ، إن عبد الرزاق (٢) ما كان يقول : (حدثنا ) ، كان يقول (أخبرنا) ، فقال أحمد بن حنبل : «حدثنا وأخبرنا واحد» (٣٠ . وقد يكون إيئار هؤلاء المتقدمين (أخبرنا) على الألفاظ الأخرى التي تفيد وقد يكون إيئار هؤلاء المتقدمين (أخبرنا) على الألفاظ الأخرى التي تفيد

الجامع لأخلاق الراوي ٦/١١٢ ويجه ١ ، وفي هذه الصفحة يذكر الخطيب من هؤلاء المتقدمين الذين لا يفرقون بين « حدثنا » و « اخبرنا » ويقولون الثانية دون الأولى : حماد بن سلمة ، وهشيم بن بشير ، وعبد الله بن المبارك ، وعبد الرزاق بن همام ، ويزيد بن هارون ، ويحيى ابن يحيى النيسابوري ، واسحاق بن راهويه ، وعمر بن عوف ، وأبا مسعود أحمد بن الفرات، ومحمد بن أيوب بن يحيى بن الفريس • وقارن بالكفاية ٢٨٤ ـ ٢٨٥ •

٢ - هو العالم الثقة الكبير عبد الرزاق بن همام بن نافع المتوفي سنة ٢١١ •

٣ الكفاية ص ٣٨٦ • ويظهر أن أحبد بن حنبل واسحاق بن رامويه أدخلا عبارة و حدثنا ع وطلبا من أهل العلم أن يستعملوها في رواياتهم وأن كانا يقسولان بتساوي جميع هذه العبارات في أنادة التحديث والسماع • قال محمه بن رافسع : كان عبد الرزاق يقول : و أخبرنا » حتى قدم أحمد بن حنبل واسحاق بن رامويه فقالا له : قل و حدثنا » ، فكل ما سمعت من هؤلاء قال : و حدثنسا » ، وما كان قبل ذلك قال : و أخبسرنا » • انظر الكفاية ص ٣٨٦ •

التحديث لغة "بسبب شيوعها وكثرة استعالها (١) . وقد يكون التعبير بر (أخبرنا) أوسع وأشمل من التلفظ بغيرها ، فنعيم بن حاد (٢) يقول : «ما رأيت ابن المبارا (٣) يقول قط : (حدثنا) ، كأنه يرى (أخبرنا) أوسع ! » (٤) .

وإذ تساوت هذه العبارات جميعاً في إفادة التحديث والسماع ، فلا ضير أن يقول القاضي عياض (٥) بقول علماء اللغة ، فيرى أن لا خلاف ــ عندما يكون السماع من لفظ المسمع أو من كتاب ــ أن يقول السامع : (حدثنا) و (أخبرنا) و (سمعت) و (قال لنا) و (ذكر لنا فلان) (١) .

غير أن نقاد الحديث يفضلون دفع كل لبس وإبهام ، فيقولون : ينبغي أن يبين السماع كيف كان ، فما سُمع من لفظ المتحدث قبل فيه (حدثنا) ، وما قرئ عليه قال الراوي فيه (قرأت) إن كان سمعه بقراءته ، ويقول فيما سمعه بقراءة غيره (قرئ وأنا أسمع) (٧) .

والأكثرون على تقدم لفظ ( سمعت ) على الألفاظ الباقية ، إذ لا يكاد

١ الكفاية ٢٨٤٠

٢ - هو تعيم بن حماد بن معاوية بن الحارس ، الخزاعي المروزي ، أبو عبد الله نزيل مصر ، أول
 من جمع المستد • توفي محبوسا بسامرا سنة ٢٢٨ « الرسالة المستطرفة ٣٧ » •

٣ - هو الامام الكبير عبد الله بن المبارك ، أبو عبد الرحمن توفي سنة ١٨١٠ ٠

٤ الكفاية ١٨٥٠

هو العالم الثقة الكبير ، القاضي عياض بن موسى صاحب د الشغا في شماثل المصطفى »
 و د الالماع في أصول السماع » ومنه نسخة في الظاهرية حديث ٢٠٦ • توفى سنة ٤٤٥ •

٦ اختصار علوم الحديث ١٢٢٠.

٧ - الجاسع لأخلاق الراوي ١١٢/٦ وجه ١ وقد عقد الخطيب لذلك نصلا في الكناية ٢٩٩ ـ ٣٠١ .

أحد يقولها في أحاديث الإجازة والمكاتبة ، ولا في تدليس ما لم يسمعه ، فكانت لذلك أرفع من سواها (١) . ثم يتلوها قول (حدثنا وحدثني) ثم (أخبرنا وأخبرني) (١) مع ضرورة التمييز بين حالتي الإفراد والجمع . وفي ذلك يقول عبد الله بن وهب (١) صاحب الإمام مالك (٤) : «إنما هي أربعة : إذا قلت (حدثني) فهو ما سمعته من العالم وحدي ، وإذا قلت (حدثنا) فهو ما سمعته مع الجاعة ، وإذا قلت (أخبرني) فهو ما قرأت على المحدث وأنا على المحدث وأنا أسمع (٥)» .

ويلي لفظي التحديث والاخبار (نبـــأنا وأنبأنا) وهما قليلان في الاستعال <sup>(٦)</sup> والنية هي الفارقة بين جميع هذه الاصطلاحات على الحقيقة <sup>(٧)</sup> . ولذلك تشدد

١ الكناية ٢٨٤٠

۲ التدریب ۱۳۰۰

٣ هو الامام الحافظ عبد الله بن وهب بن مسلم ، أبو محمد الفهري مولاهم ، المصري الفقيه ،
 أحد الأثبة الاغلام • حدث عن خلق كثير بمصر والحرمين وصنف موطئاً كبيرا • قال فيه أبو زرعة : « نظرت في ثلاثين ألف حديث لابن وهب ، ولا أعلم أني رأيت له حديثا لا أصل له » • توفي ابن وهب سنة ١٩٧ • « راجع ترجمته في تذكرة الحفاظ ٢٠٤/١ ــ ٣٠٦ » •

٤ حو امام أهل المدينة ، وأمير المؤمنين في الحديث ، مالك بن أنس بن مالك بن أبي عامر الاصبحي ، ويكنى أبا عبد الله ، استغرق تأليفه « الموطأ » أدبعين سنة عرضه خلالها على سبمين من فقهاء المدينة • توفي سنة ١٧٩ هـ •

ه الكفاية ٢٩٤ وفي الاستاد أحمد بن عبد الرحمن قال : سمعت عمي ، وعمه حو ابن وهب
 الذي ترجمنا له في الحاشية قبل السابقة .

٦ التدريب ١٣٠٠

A IDAL AVA .

الرواة من المدلسين فلم يقبلوا منهم حديثاً حتى يقول قائلهم: (حدثني) أو (سمعت) (١). وصيغة الافراد في التحديث أعلى العبارات في نظر الحافظ ابن كثير (٤٠٠ه) ففي قول الراوي (حدثنا) أو (أخبرنا) احمال أن يكون في جمع كثير، وربما لا يكون الشيخ قصده بذلك. ولا يعن قصداً الشيخ له إلا الافراد (٢).

وقول المحدث: (حدثنا فلان قال: حدثنا فلان) أعلى منزلة من قوله (حدثنا فلان عن فلان) إذ كانت «عن» مستعملة في تدليس ما ليس بسماع (٣). وقد لاحظ بعض الشعراء المتأخرين هذا حين قال:

يتأدّى إلي عنك مليح من حديث ، وبارع من بيان بين قول الفقيه : «حدثنا سفيان» فرق وبين «عن» سفيان<sup>(٤)</sup>

ويجوز أخيراً في السماع أن يقول الراوي : (قال لنا فلان) أو (قال لي) أو (ذكر لي) ، إذ هي في الاتصال مثل (حدثنا) وإن كانت أشبه بسماع المذاكرة (٥٠) .

وأضعف هذه العبارات جميعاً أن يقول الراوي (قال) أو (ذكر) من غير (لي) لأنها توهم التدليس. وإلى هذا أشار حاد حين قال: إني أكره إذا كنت لم أسمع من أيوب كذا وكذا)

١ الكفاية ٢٩٢٠

٢ اختصار علوم الحديث ١٢٢٠.

٢ الكفاية ٢٨٩٠

٤ الكفاية ٢٩١ •

ه التدريب ١٣٠٠.

٦ هو أيوب السختياني • وقد سبقت ترجمته •

فيظن الناس أني قد سمعته منه» (١) . وكانت عبارة شعبة بن الحجاج (٢) أشد في ذلك وأعنف حين قال : « لأن أزني أحب إلي من أن أقول : (قال فلان) ولم أسمع منه!» (٣) .

ونعود مرة أخرى لنؤكد أن جميع هذه الألفاظ عند علماء اللسان عبارة عن التحديث، وأنها في الأصل مثل (سمعت فلاناً قال: سمعت فلاناً)، وإنما الخلاف فيها بين نقاد الحديث في استعالها من جهة العرف والعادة (٤).

#### ثانياً \_ القراءة:

لا حاجة بنا إلى تعريف القراءة ، فمن الواضح ان حقيقتها المستمدة من لفظها هي قراءة التلميذ على الشيخ حفظاً من قلبه أو من كتاب ينظر فيه (٥) . وإذ كان التلميذ يعرض بهذا النوع من التحمل قراءته على الشيخ ، سميت القراءة عرضاً لدى كثير من المحدثين (٢) .

وإذا لم يقرأ التلميذ من حفظه أو من كتباب بسن يديه ، وإعسا سمع غيره يقرأ على الشيخ ، فإنه يشترط في شيخه حينئذ أن يكون حافظاً لهذا المقروء عليه ، أو متمكناً من مقابلته على أصله الصحيح إن لزم الرجوع إلى هذا الأصل بأيدي تلامذته الآخرين الثقات الضابطين ، أو واحد منهم على الأقل (٧) والقسراءة

١ الكفالة ٢٩٠

۲ سبقت ترجمته ۰

٣ الكفاية ٢٩٠٠

٤ الكفاية ٨٨٨ ٠

ه التدريب ١٣١٠

٦ التدريب ١٣٠٠

١٢٣ الباعث الحثيث ١٢٣ -

من الكتاب أفضل ، لأن العرض به أوثق من الحفظ وآمن . را تك يعول الحافظ ابن حجر (۱) : « ينبغي ترجيح الإمساك في الصور كلها على على الحفظ ، لأنه خوان» (۲) وغني عن البيان أنه يريد « بالامساك» هنا إمساك الأصل المكتوب .

والرأي المختار أن القراءة دون السماع ، فهي تليها في الدرجة الثانية (٣) ، لكن بعضهم يذهب إلى مساواتها للسماع (٤) ، وهؤلاء لا يرون بأساً أن يقول التلميذ الذي قرأ على الشيخ عندما يريد أن يؤدي إلى غيره الرواية عنه : سمعت (مطلقاً) من غير تقييدها بقوله : قراءة على الشيخ (٥). ويبالغ بعض المحدثين في شأن القراءة فيقدمها على السماع (١).

وعلى الرأي الصحيح المختار أن للتلميذ عند أداء روايته أن يقول إن قرأ بنفسه : « قرأت على الشيخ وهو يسمع » وإن كان القارئ سواه : « قرئ

١ ابن حجر العسقلاني هو شيخ الاسلام أحمد بن علي بن محمد بن علي شهاب الدين أبو الفضل ، من أثبة العديث وحفاظه • وهو عسقلاني الاصل ، منسوب الى آل حجر ، كنير التصانيف ، توفى سنة ٨٥٢ د الرسالة المستطرفة ١٢١ ـ ١٢٢ » •

۲ التدریب ۱۳۱ ۳

٣ وهو رأي جمور أهل المشرق ٠ التدريب ١٣٢ ٠

وهو رأي الامام مالك وأصحابه وأشياخه من علماء المدينة ومعظم علماء الحجاز والكوفة •
 وهو كذلك رأي الامام البخاري « التدريب ١٣٢ » •

٥ اختصار علوم الحديث ١٢٤ -

وقد حكي هذا القول عن كثير من العلماء منهم أبو حنيفة وابن أبي ذلب وروى البيهقي في والمدخل عن مكي بن ابراهيم قال : « كان ابن جريج ، وعثمان بن الاسود ، وحنظلة بن أبي سفيان ، وطلحه بن عمرو ، ومالك ، ومحمد بن اسحاق ، وسفيان الثوري ، وأبو حنيفة وابن أبي ذلب ، وسعيد بن أبي عروبة والمثنى بن الصباح يقولون : « قراءتك على العالم خير من قراءة العالم عليك ع ذكره في التدريب ١٣٢/١ .

على الشيخ وهو يسمع وأنا كذلك أسمع ». وجوّز كثير من أهل الحديث أن يقول التلميذ عند الأداء: حدثنا الشيخ قراءة عليه «أو» أخبرنا قراءة عليه «أو» سمعت من الشيخ قراءة عليه بذكر هذا القيد الأخير إلزاماً ، كلا عدم ذكره يوهم حصول «السماع» الذي هو أعلى صور التحمل على التحقيق (١) . ونحن لم ننس بعد أن «أخبرنا» و «حدثنا» و «سمعت» صيغ اصطلاحية تفيد «السماع» عند الإطلاق .

#### ثالثاً \_ الإجازة:

لاحظنا في «الساع » أن المتحمل يسمع من لفظ الشيخ ، وفي «القراءة » أن التلميذ يعرض على شيخه قراءته ، فكلتا الصورتين تشمل على الرواية مع الاسناد المتصل ، إما من النطق والمشافهة ، وإما من النقل الصحيح . والاجازة لا تشتمل على شيء من هذا ، لأنها عبارة عن إذن الشيخ لتلميذه برواية مسموعاته أو مؤلفاته ، ولو لم يسمعها منه ولم يقرأها عليه . لذلك يعترض ابن حزم على الإجازة ويراها «بدعة غير جائزة» ، ويزيد بعضهم على ذلك فيقول متشدداً في إنكارها : «من قال لغيره «أجزت بعضهم على ذلك فيقول متشدداً في إنكارها : أجزت لك أن تكذب على أن تروي عني ما لم تسمع » فكأنه قال : أجزت لك أن تكذب على أن الشرع لا يبيح رواية ما لم يسمع » (٢) .

وهذه مغالاة ، فإن بعض صور الإجازة لا يبلغ هذا الحد من ضعف الرواية ،

١ الباعث الحثيث ١٢٥ وقارن بالتدريب ١٣٢٠.

۲ التدریب ۱۳۱ ۰

فمن الصور المقبولة في الإجازة لدى الجمهور ، دونما تردد (١) :

إجازة كتاب معين أو كتب معينة لشخص معين أو أشخاص معينين، كأن يقول الشيخ: أجزت لك أو لكم أو لفلان (مع ذكر اسمه وتميزاته) رواية صحيح مسلم أو سنن أبي داوود أو الكتب الستة أو ما اشتملت عليه مدوناتي، وهي كذا وكذا.

ويتوسع كثيرون فيقبلون كذلك إجازة شخص معين ، أو أشخاص معين بشيء مبهم غير معين ، كأن يقول الشيخ : أجزت لك أو لكم أو لفلان جميع مسموعاتي أو مروياتي أو ما شابه ذلك من العبارات الغامضة . فقبول هذه الصورة قائم على ضرب من الاتساع في تفهم معنى الإجازة .

أما الإجازة بمجهول لمجهول ففاسدة اتفاقاً . وأما الإجازات العامة كأن يقول الشيخ : أجزت برواية كذا «الناس» أو «المسلمين» أو «الموجودين» أو «أهل عصري» أو «من شهد أن لا إله إلا الله» أو «من شاء» أو «من شاء» أو «من شاء فلان» فالتحقيق أنها غير جائزة ، وإن قال بعضهم بجوازها .

والأصل في الإجازة أن ينطق الشيخ بلفظها الصريح شفاهاً أمام تلميذه ، فان أجازه كتابة من غير نطق لم تصح عند المتشددين . غير أن الأرجح مساواة الكتابة للنطق في هذا الموضوع .

والاجازة حتى في صورها المقبولة ليست في قوة القراءة فضلاً على السماع .

١ - انظر في هذه الصور التدريب ١٣٧ وما بعدها وقارن باختصار علوم الحديث ١٣٢ -

فهي تأتي بعدها في الدرجة الثالثة بين درجات تحمل الحديث ١١٠.

#### رابعاً ـ المناولة :

يريدون بالمناولة أن يعطي الشيخ تلميذه كتاباً أو حديثاً مكتوباً ليقوم بأدائه وروابته عنه . وهي على صور متعددة تتفاوت قوة وضعفاً . فأعلى صورها وأقواها أن يناول الشيخ تلميذه الكتاب أو الحديث المكتوب ويقول له : قد ملكتك إياه وأجزتك بروايته فخذه مني واروه عني (٢٠) وتسمى هذه الصورة «مناولة مع الاجازة» وقد غالى بعضهم في شأنها فجعلها «أرفع من السماع ، لأن الثقة بكتاب الشيخ مع إذنه فوق الثقة بالسماع منه وأثبت ، لما يدخل من الوهم على السامع والمستمع » لكن بالسماع منه وأثبت ، لما يدخل من الوهم على السامع والمستمع » لكن الإمام النووي يفصل في هذه القضية بقوله : «والصحيح أنها منحطة عن السماع والقراءة » (٣) .

ويقارب «المناولة مع الاجازة» أن يقول الشيخ لتلميذه: «خذ هذا الكتاب فانسخه وراجعه ثم ردّه إليّ » .

ودون هاتين الصورتين أن يأتي التلميذ شيخه بكتاب من سماع شيخه، فيأخذه منه ويتأمله ثم يقول له : «ارو هذا عيي » .

ودون هذه الصور بلاريب أن يأتي التلميذ شيخه بكتاب يلتمس منه أن يناوله إياه فيجيبه الشيخ إلى رغبته دون أن ينظر في الكتاب أو يراجعه أو يقابله .

#### خامساً \_ المكاتبة:

هي أن يكتب الشيخ بخطه أو يكلف غيره بأن يكتب عنه بعض حديثه

١ . التدريب ١٣٨ •

٢ قارن باختصار علوم الحديث ١٣٧٠.

الباءت الحثيث ١٣٨٠.

المخص حاضر بين يديه يتلقى العلم عليه ، أو لشخص غائب عنه ترسل الكتابة اليه (۱) . وقوة الثقة بها لا يتطرق اليها شك بالنسبة إلى الحاضر المكتوب له لأنه يرى بنفسه خط الشيخ أو خط كاتبه بحضور الشيخ وإقراره . وأما بالنسبة إلى الغائب المكتوب له ، فان الثقة بالمكاتبة لا تضعف خلافاً لما يتبادر إلى الذهن لأول وهلة ، لأن أمانة الرسول كافية في إقناع المرسل اليه بأن المكتوب من خط الشيخ أو خط الكاتب عن الشيخ (۱) وفي هذه الحال يشترط أن يكون الكاتب والرسول ثقتين عدلين .

وقد تشدد بعضهم فاشترط في «المكاتبة» أن تكون مقرونة «بالاجازة» وهو تشدد لا مسوغ له ، لأن أكابر الرواة أخذوا بالمكاتبة وحدها غير مقرونة ، فهذا البخاري يروي في كتاب «الأيمان والنذور» أنه كتب إلى محمد بن بشار وروى حديثه (۳) . وهذا مسلم يقول في «صحيحه» : كتبت إلى جابر ابن سمرة مع غلامي نافع أن أخبرني بشيء سمعته من رسول الله عليه فكتب إلى : سمعت من رسول الله عليه يوم جمعة عشية رُجم الأسلمي ... (٤) النخ ... الحديث .

ولا ريب أن المكاتبة مع الإجازة أقوى من المكاتبة وحدها ، بل يذهب بعضهم إلى ترجيح المكاتبة المقرونة بالاجازة حتى على السماع نفسه (٥٠) .

۱ قارن بتوضيح الافكار ۲/۳۳۸ والتدريب ۱٤٦٠

٢ والحق أن خط الانسان لا يشتبه بغيره ، ولا يقع فيه الالتباس كما لاحظ ابن الصلاح ـ
 ( انظر التدريب ١٤٦ ) •

٣ توضيع الافكار ٢/٣٣٩ راجع الحاشية ٠

٤ تدريب الراوي ١٤٧٠

ه الباعث العثيث ١٤٠ .

ومن التوسع الذي يستحسن تجنبه أن يقول المؤدي عن طريق المكاتبة: سمعت أو حدثني أو أخبرني ، إطلاقاً ، لما في هذه الألفاظ من إيهام السهاع ، أما إذا قيدها بلفظ المكاتبة فلا حرج عليه . ومن الدقة في تعبره أن يقول : حدثني فلان أو أخبرني كتابة بخطه أو بخط فلان الذي حمله إلى رسوله أو رسولي فلان ، في مجلسه أو في مجلس سواه ، بكذا وكذا (١) .

#### سادساً \_ الاعلام:

يراد بالإعلام اكتفاء الشيخ بإخبار تلميذه بأن هذا الكتاب أو هذا الحديث من مروياته أو من سهاعه من فلان ، من غير أن يصرح باجازته له في أدائه ٢٦٠ . والأكثرون على جواز هذه الصورة من صور التحمل ما دامت الثقة بالشيخ متوفرة ، لأن هذه الثقة تمنعه من أن « يُعلِم » تلميذه بما ليس من مروياته ، وكأنه بمجرد إعلامه إياه بما صح سهاعه يومئ إلى رضاه عن تحمله له وأدائه : فالاجازة بالرواية مفهومة ضمناً وإن لم يذكرها الشيخ صراحة ، ولذلك منع كثير من المحدثين الرواية بالاعلام إن صرح الشيخ لتلميذه بعدم سهاحه له بالرواية عنه قائلاً له : « هذه سهاعي أو هذه مروياتي ، ولكني أمنعك من روايتها عني ، أو لا أبيحها لك ، أو لا أجيزها لك ، أو لكن لا تؤدها عني » واستدلوا على هذا المنع بأن رواية كهذه تكون أشبه شيء « بالشهادة على الشهادة » ، فان الشاهد الثاني لا تصح شهادته إلا إذا أذن له الشاهد الأول بأن يشهد على شهادته ، " »

١ قارن بتوضيع الافكار ٢٤١/٢ واختصار علوم الحديث ١٣٩٠.

۲ التدریب ۱۶۸ ۰

٣ الباعث الحثيث ١٤٠ .

لكن القاضي عياضاً لا يصحح هذا القياس ، ولا يرى وجهاً للمشابه بين. الشهادة على الشهادة على الشهادة على الشهادة على الشهادة على الشهادة – على حد تعبيره – لا تصح إلا مع الاذن في كل حال ، والحديث عن السماع والقراءة لا يحتاج فيه إلى إذن باتفاق . وأيضاً فالشهادة تفترق عن الرواية في أكثر الوجوه » (١) .

واستدلال القاضي عياض صريح في تسويغه الرواية بالاعلام ولو كان التلميذ ممنوعاً من شيخه من الأداء عنه . ويرى بعض الظاهرية (٢) أن نهي الشيخ تلميذه عن رواية ما أعلمه به مساو لنهيه إياه عن رواية ما سمعه منه سماعاً حقيقياً (٣) .

#### سابعاً \_ الوصية :

الوصية صورة نادرة من صور التحمل يراد بها تصريح الشيخ عند سفره أو على فراش موته بأنه يوصي لفلان بكتاب معين كان يرويه (؛). وقد أباح بعض السلف للشخص الموصى له روابة ذلك الكتاب عن الموصي ، لأنهم رأوا في هذه الوصية شبها من الاعلام وضرباً من المناولة ، فكأن الشيخ بوصيته هذه قد ناول تلميذه شيئاً معيناً وأعلمه بأنه من مروياته ، غير أن ألفاظه لم تكن واضحة في ذلك (°).

۱ التدريب ۱۶۸ ۰

٢ الظاهرية هم أتباع داوود بن علي الظاهري ( ـ ٢٧٠ هـ) ، سموا بذلك أأنهم يقفون عند ظاهر
 النصوص •

٣ اختصار علوم الحديث ١٤٠ ٠

٤ التدريب ١٤٨٠

ه الباعث الحثيث ١٤١٠

والمسوغون الرواية بالوصية يعترفون - مع ذلك - بأنها من أضعف صور التحمل ، فهي دون المناولة والاعلام رغم شبهها بها من بعض الوجوه . وابن الصلاح لا يرى وجها المشابهة بين الوصية من جانب ، وبين المناولة والاعلام من جانب آخر ، ويشدد النكير على القائلين بهذه المشابهة فيقول : « وقد احتج بعضهم لذلك ، فشبهه بقسم الاعلام وقسم المناولة . ولا يصح ذلك فان لقول من جوز الرواية بمجرد الاعلام والمناولة مستنداً ذكرناه ، لا يتقرر مثله ولا قريب منه هنا » (١) .

وعلى الموصى له عند أداء روايته أن يلتزم عبارة الموصي ، فلا يزيد عليها ولا ينقص منها ، لأن الوصية بالعلم كالوصية بالمال يجب أن تكون معروفة المعالم معينة المقدار ؛ فلا بد أن يكون الشيء الموصى به واضحاً أنه كتاب أو كتب أو أنه حديث أو أحاديث أو مسموعات أو مرويات ، وفقاً للتعبر الذي تلفظ به الشيخ الموصي .

#### ثامناً ــ الوجادة :

الوجادة – بكسر الواو – مصدر مولد غير مسموع من العرب اصطلح المحدثون على إطلاقه على أخذ العلم من صحيفة من غير ساع ولا إجازة ولا مناولة (٢)، وذلك إذا وجد الشخص حديثاً بخط شيخ كان قد لقيه فألف خطه وعرفه ووثق به ، أو لم يلقه ولكنه استيقن من أن هذا المخطوط صحيح النسبة اليه ، وكذلك إذا وجد بعض الأحاديث في كتب مشهورة لمؤلفين

١ توضيع الافكار ٣٤٤/٢ ( في الحاشية ) ٠

٣ علوم الحديث لابن الصلاح ١٦٧٠

مشهورين . فللشخص الذي تقع يده على شيء من هذا أن يرويه عن الشيخ على سبيل الحكاية ، فيورد إسناد الحديث كما وجد، ويقول : وجدت بخط فلان ، أو بخط يغلب على ظني أنه خط فلان ، أو في الصحيح المشهور ، ويسوق الحديث مثلما كان يصنع عبد الله بن أحمد ابن حنبل ، فإنه كان كثيراً ما يقول : « وجدت بخط أبي : حدثنا فلان ... » الخ السند والمتن (١).

ولا يجوز أن يقول الراوي عند أدائه : عن فلان ، أو حدثنا أو أخبرنا فلان أو سمعت منه ، أو وجدت بخطه و «هو شاك في ذلك» فهذا كله تدليس قبيح إذا كان بحيث يوهم سهاعه (٢) ، وله أن يقول : «قال فلان ، أو بلغني أن فلاناً قال ، أو كتب الشيخ بخطه ، أو أمر من يكتب له» . ومن هنا نقد ر مدى الحطإ الذي يقع فيه كثير من كتابنا ومؤرخينا المعاصرين حين يقولون في كتبهم أو في أحاديثهم العادية : حدثنا الطبري أو ابن حجر أو الحافظ العراقي مثلاً (٣) .

والوجادة – حين تفهم على وجهها الصحيح – لا يجوز الشك بقيمتها صورة من صور التحمل ، فجميع ما ننقله اليوم من كتب الحديث الصحيحة ضرب من «الوجادة» لأن حفاظ الحديث عن طريق التلقين والسهاع أصبحوا نادرين جداً في حياتنا الاسلامية بعد أن انتشرت الطباعة وأضحى الرجوع إلى أمهات كتب الحديث سهلاً ميسوراً . وقد سبق أن جزم ابن الصلاح بأن مذهب وجوب العمل بالوجادة «هو الذي لا يتجه غيره في الأعصار المتأخرة ،

۱ قارن بالتدريب ۱٤٨ ـ ١٤٩٠ •

٢ علوم الحديث لابن الصلاح ١٦٨٠

٢ الباعث الحثيث ١٤٤٠.

قانه لو توقف العمل فيها على الرواية لانسد باب العمل بالمنقول ، لتعذر شرط الرواية فيها » (١) .

وقد استدل العاد بن كثير (٢) للعمل بالوجادة بقوله على الحديث الصحيح : «أي الحلق أعجب اليكم إيماناً ؟ قالوا : الملائكة . قال : وكيف لا يؤمنون وهم عند رجم ؛ وذكروا الأنبياء فقال : كيف لا يؤمنون وأنا بين والوحي ينزل عليهم ؟ قالوا : فنحن ؟ قال : وكيف لا تؤمنون وأنا بين أظهركم ؟ قالوا : فمن يا رسول الله ؟ قال : قوم يأتون بعدكم بجدون صحفاً يؤمنون بها » (٣) . فيؤخذ منه مدح من عمل بالكتب المتقدمة بمجرد الوجادة . وقد استحسن البُلْقيني هذا الاستنباط (١) . ولم يكن الأمر محوجاً إلى هذا كله ، فوجوب العمل بالوجادة لا يتوقف عليه ، لأن مناط وجوبه إنما هو البلاغ ، وثقة المكلف بأن ما وصل اليه علمه صحت فيسته إلى رسول الله علمه عليه .

والحق أن تشدد السلف في بعض صور تحمل الحديث وأدائه، كالوجادة والوصية والاعلام، كان له ما يسوغه في حياتهم وظروفهم، فقد كان الحديث شغلهم الشاغل، وكانوا أشد منا حاجة إلى حفظه وروايته، لضعف وسائل التدوين والكتابة لديهم، ونحن نجد لزاماً علينا أن ننشط في حفظ الحديث

١ علوم الحديث لابن الصلاح ١٦٩٠

٢ حو الامام المحدث المفسر ، عماد الدين ابو الفداء ، اسماعيل بن الشيخ ابي حفص شهاب
 الدين عبر ، صاحب التصانيف الكثيرة • توفي سنة ٧٧٤ •

٣ توضيح الأفكار ٣٤٩/٣ وقارن بتفسير ابن كثير ١/٧٤/٥٥ طبعة المنار ٠

٤ التدريب ١٤٩ • والبلقيني هو عبد الرحمن بن عمر بن رسلان ، أبو الفضل جلال الدين • برع في الفقه والأصول والعربية والتفسير • من كتبه « الافهام ، لما في صحيح البخاري من الابهام » • توفي سنة ٨٢٤ ( شذرات الذهب ١٦٦/٧ )•

ه الباعث الحثيث ١٤٤٠.

والتدقيق في طرق تحمله وروايته ، ولكن تيسير الطباعة يقوم عنا بعبء كبير من أعباء حفظ الحديث وصيانته .

#### صور الأداء

إن جميع الصور الثمان التي اصطلح عليها المحدثون لبيان طريقة التحمل تصلح لتصوير حالات الأداء ، والأداء هو رواية الحديث للتلميذ ، والمؤدي إلى من دونه كان متحملاً حديث من هو فوقه ، فالشخص الواحد يكون في الوقت نفسه متحملاً ومؤدياً ، باعتبار الشيخ مرة والتلميذ مرة أخرى: كأن يكون أبو بكر متحملاً حديثاً عن رسول الله عليه ، فيكون أبو بكر تلميذاً ، والرسول عليه السلام شيخاً . فإذا أدى أبو بكر إلى علي مثلاً ما تحمله ، صار أبو بكر شيخاً مؤدياً ، وعلي تلميذاً متحملاً .

لهذا الاعتبار كان لا بد أن ينظر إلى الأداء على أنه امتداد للتحمل ، فللشخص الذي كان أهلا للتحمل باحدى الصور النمان أن يؤدي ما تحمله بواحدة من هذه الصور إذا لم يكن فيه صفة تمنع أهليته للأداء أو تضعفها .

## رَفعُ بعبر (الرَّحِمْ الِهِجَّرِي البيكني (البِّرِيُ (الِفِرُوفِي بِسِي

الباب التاين النضنيف في عِمُ الوَمِ الْحَدَيث



رَفَّحُ معِس (لرَّحِمِيُ (اللَّجَسِّيُ (سِكْنَرُ الِنَهِرُ الْمِفْوَى لِيسَ

#### الفقد للأدلا

### علم الحديث رواية ودراية

ندرس في «الحديث» علمين رئيسيين : أحدها علم الحديث رواية ، والآخر علم الحديث دراية .

فعلم الحديث رواية يقوم على النقل المحرر الدقيق لكل ما أضيف إلى النبني عَلِيْكُ من قول أو فعل أو تقرير أو صفة ، ولكل ما أضيف من ذلك إلى الصحابة والتابعين ، على الرأي المختار (١).

وعلم الحديث دراية ، مجموعة من المباحث والمسائل يعرف بها حال الراوي والمروي من حيث القبول والرد (٢) .

فالراوي هو الذي ينقل الحديث باسناده ، سواء أكان رجلاً أم امرأة (٣) .

والمروي أعم من أن يكون مضافاً إلى النبي عَلِيْكِيْ أو إلى غيره من الصحابة والتابعين .

١ المنهل الحديث ٣٥ وقارن بتعريف ابن الأكفاني لهذا العلم في (التدريب ٣) ٠

ا وهو مأخوذ من تمريف ابن حجر كما في التدريب ٣ ــ ٤ ٠

۲ الكفاية ۲۷ •

أما أحرال الراوي المبجوث عنها ( من حيث القبول والرد ) فهسي معرفة حاله تحملاً وأداء ، وجرحاً وتعديلاً ، ومعرفة موطنه وأسرته ، ومولده ووفاته .

وأما أحوال المروي فهي ما يتعلق بشروط الرواية عند التحمـــل والأد، ، وبالأسانيد من اتصال أو انقطاع أو إعضال أو ما شابه ذلك مما سنراه في الفصول المقبلة .

وإذا قلنا في وصف الراوي أو المروي: «إنها مقبولان أو مردودان» فلسنا نريد بقبولها العمل بها ، وإنما نقبلها أو نردها من جهة النقل ، فقبولنا الراوي اعتبارنا له وأخذنا بمرويه ، وردنا له إسقاطنا اعتباره وإغفالنا مرويه ، وقبولنا للمروي اعتقادنا ثبوته ، وردنا له شكنا فيه ورفضنا صحته .

ويطلق العلماء على علم الحديث دراية اسم «علم أصول الحديث»(١). وإنّ دراستنا لمنن الحديث ، وعنايتنا بحفظ كتب الرواية ، ليست شيئاً إن لم تكن مقترنة بعلم الحديث دراية ، الذي هو الدراسة التاريخية التحليلية لأقوال الرسول العظم وأفعاله .

وهذه الدراسة التحليلية – في علم الحديث دراية – هي التي تعنينا في كتابنا هذا ، فهي من متن الحديث بمنزلة التفسير من القرآن ، أو الأحكام من الوقائع . ولقد كانت المباحث المتعلقة بعلم الحديث دراية أنواعاً يختلفة في نشأتها الأولى ، وكانت – على كثرتها – مستقلة في موضوعها وغايتها ومنهجها . حتى إذا شاع التدوين وكثر التصنيف اتجه كل عالم إلى ناحية ،

١ المختصر في علم رجال الأثر لعبد الوهاب عبد اللطيف ٨٠٠

فكثرت العلوم المتعلقة بهذه الدراسة التحليلية ، والطوت جميعاً تحت اسم واحد هو «علوم الحديث» . ونحن فيما يلي نذكر عبارة موجزة عن أهم تلك العلوم .

#### ١ – علم الحوح والتعديل :

من تلك العلوم «علم الجرح والتعديل» وهو علم يبحث عن الرواة من حيث ما ورد في شأنهم مما يشينهم أو يزكيهم بألفاظ مخصوصة . وهو تُمرة هذا العلم والمرقاة الكبرة منه (١) .

وقد تكلم في هذا العلم كثيرون مند عهد الصحابة إلى المتأخرين من المشتغلن بعلوم الحديث .

فمن الصحابة ابن عباس (٩٦هـ) وأنس بن مالك (٩٣هـ) .

ومن التابعين الشعبي (١٠٤هـ) وابن سيرين (١١٠هـ) .

وفي آخر عصر التابعين : الأعمش (١٤٨هـ) وشعبة (١٦٠هـ) ومالك (١٧٩هـ) .

ويلي هولاء طبقة منها ابن المبارك (۱۸۱ه) وابن عيينة (۱۹۷ه) وعبدالرحمن بن مهدي (۱۹۸ه) . ويبلغ هذا العلم الذروة عند يحيى ابن مَعن (۲۳۳ه) وابن حنبل (۲٤۱ه) .

ومن الكتب الجامعة في الجرح والتعديل «طبقات ابن سعد» الزهري البصري (۲۳۰هـ) ويقع في ١٥ مجلداً . وقد اختصره السيوطي (٩١١هـ) تحت

١ كما يقول الحاكم في ( معرفة علوم الحديث ص ٥٣ النوع الثامن عشر ) • وراجع في ر الكفاية ) باب الكلام على العسمالة واحكامها ٨١ هـ ١٠١ وباب الكلام في الجرح واحكامه ١٠١ .

عنوان « إمجاز الوعد ، المنتقى من طبقات ابن سعد» .

وللبخاري (٢٥٦ه) تواريخ ثلاثة فيها تعديل وتجريح (١) ، ولعلي بن المديني (٢٣٤ه) تاريخ يقع في عشرة أجزاء ، ولابن حبان (٤٥٣ه) كتاب في أوهام أصحاب التواريخ ، في عشرة أجزاء . وللعاد بن كثير (٧٧٤ه) كتاب التكميل ، في معرفة الثقات والضعفاء والمجاهيل .

وقد اتجه بعض العلماء إلى التأليف في رجال مخصوصين تعديلاً وتجريحاً . فألف في الثقات فقط كل من العجلي (٣٦١ه) وزين الدين قاسم (٣٨٩ه)، وألف في الضعفاء والمتروكين كل من البخاري والنسائي وابن الجوزي ، وفي المدلسين فقط ألف الإمام الحسين بن علي الكرابيسي صاحب الشافعي ، ثم الدارقطني ، ثم الدارقطني ، ثم السيوطي .

وقد صنف محمد بن طاهر المقدسي في رجال البخاري ومسلم فقط ، وصنف الحافظ الذهبي كتابه «الكاشف» في رجال الكتب الستة .

#### ٢ – علم رجال الحديث :

وهو علم يعرف به رواة الحديث من حيث إنهم رواة للحديث (٢). وأول من عرف عنه الاشتغال بهذا العلم البخاري (٢٥٦هـ) وفي طبقات ابن سعد (٢٣٠هـ) الكثير من ذلك .

١ طبع منها في الهند التاريخ الصغير سنة ١٣٢٥ هـ والجزءان الأول والرابع من د الكبير ، سنة
 ١٣٦١ هـ ٠

٢ المنهل الحديث للزرقاني ص ١٠ وقارن بالرسالة المستطرفة ٩٦ هـ ١٠٠ في فصل د كتب في
 تواريخ الرجال وأحوالهم » •

وفي القرن الهجري السابع جمع عز الدين بن الأثير (٣٠٠ه) أسد الغابة في أسهاء الصحابة ، بيد أنه خلط بهم من ليس صحابياً . وجاء بعده ابن حجر العسقلاني (٨٥٢ه) بكتابه «الإصابة في تمييز الصحابة» وقد اختصره تلميذه السيوطي (٩١١ه) في كتاب سماه (عبن الاصابة) .

#### ٣ \_ علم مختلف الحديث:

وهو علم يبحث عن الأحاديث التي ظاهرها التناقض من حيث إمكان الجمع بينها ، إما بتقييد مطلقها ، أو بتخصيص عامها ، أو حملها على تعدد الحادثة أو غير ذلك . ويطلق عليه علم تلفيق الحديث (١).

قال النووي في التقريب: « هذا فن من أهم الأنواع ، ويضطر إلى معرفته جميع العلماء من الطوائف ، وهو : أن يأتي حديثان متضادان في المعنى ظاهراً ، فيوفق بينها ، أو أيرجح أحدها . وإنما يكمل له الأئمة الحامعون بين الحديث والفقه ، والأصوليون الغواصون على المعاني . وصنف فيه الشافعي رحمه الله تعالى ، ولم يقصد استيفاءه ، بل ذكر جملة منه ، ينبه بها على طريقه » (٢) .

ومثال ذلك قوله عليه السلام: « لا عدوى » وقوله في حديث آخر « فرّ من المجذوم كما تفر من الأسد » وكلاهما حديث صحيح ، فيجمع بينهما « بأن هذه الأمراض لا تعدي بطبعها ، لكن الله جعل مخالطة المريض للصحيح

١ قارن المنهل الحديث ١١ بتوضيح الأفكار ٤٢٣٠.

٢ التدريب ١٩٧٠

سبباً لإعدائه مرضه ، وقد يتخلف ذلك عن سببه ، كما في غيره من الأساب » (١) .

وقد ألَّـن في مختلف الحديث الإمام الشافعي (٢٠٤هـ) وابن قتيبة (٢٧٦هـ) وأبو يحيى زكريا بن يحيى الساجي (٣٠٧هـ) وابن الجوزي (٩٧٩هـ) .

#### ٤ – علم علل الحديث:

هو علم يبحث عن الأسباب الحفية الغامضة من حيث إنها تقدح في صحة الحديث كوصل منقطع ، ورفع موقوف ، وإدخال حديث في حديث وما شابه ذلك (٢) . وعند الكلام عن (المعلل) من أقسام الحديث الضعيف ، سنشير إلى أهم العلل التي توهن الحديث ولو كان في ظاهره سلياً من كل علة .

وثمن كتب في هذا العلم ابن المديني (٢٣٤ه) والإمام مسلم (٢٦١ه) وابن أبي حاتم (٣٢٧ه) وعلي بن عمر الدارقطني (٣٧٥ه) ومحمد بن عبدالله الحاكم (٥٠٤ه) وابن الجوزي (٩٥٩٪) .

#### ٥ – علم غريب الحديث:

يبحث عن بيان ما خفي على كثير من الناس معرفته من حديث رسول الله

۱ التدریب ، ص ۱۹۸ • وقارن بشرح النخبة لابن حجر ۱۵ •

٠ المنهل الحديث ١١ ، وانظر في الرسالة المستطرفة الكتب المؤلفة في علل الحديث ، ص ١٠٧ ·

عَلِينَ بعد أن تطرق الفساد إلى اللسان العربي (١) .

أول من ألق كتاباً في هذا العلم أبو عبيدة معمر بن المنبي البصري (٢١٠هـ) ولكن كتابه كان صغيراً موجزاً ، وقد جمع أبو الحسن النضر بن شميل المازني (٢٠٤هـ) كتاباً أكبر منه ، ثم صنف أبو عبيد القاسم بن سلام (٣٢٣هـ) كتاباً أفني فيه عمره ، وابن قتيبة (٢٧٦هـ) ثم الزنحشري (٣٨هـ) كتابه «الفائق في غريب الحديث » ، ثم مجد الدين المعروف بابن الأثير (٢٠٦هـ) كتاب «النهاية في غريب الحديث والأثر » وقد ذيل الأرموي كتاب النهاية هذا ، واختصره السيوطي (٩١١هـ) في كتابه «الدر النثير تلخيص نهاية ابن الاثير » .

#### ٦ - علم ناسخ الحديث ومنسوخه :

وهو علم يبحث عن الأحاديث المتعارضة التي لا يمكن التوفيق بينها من حيث الحكم على بعضها بأنه ناسخ ، وعلى بعضها الآخر بأنه منسوخ . فلا ثبت تأخره يقال له ناسخ ٢٠٠ .

والناسخ قد يعرف من رسول الله عَلَيْكُم كَفُولُه : «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها . وكنت نهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاث فكلوا منها ما بدا لكم» رواه مسلم من حديث بريدة (٣) . وقد يعرف الناسخ بالتأريخ

١ راحم الرسالة المستطرفة ١١٥ وتوضيح الافكار ٢/٢١٢٠٠ .

٢ المنهل الحديث ١١ وقارن بالرسالة المستطرفة ص ٦٠ ٠

۳۔ شرح النخبة ۱۳۰

وعلم السيرة ، كما في حديث «أفطر الحاجم والمحجوم» وذلك في شأن جعفر بن أبي طالب ، قبل الفتح ، وقول ابن عباس « احتجم وهو صائم محرم» وإنما أسلم ابن عباس مع أبيه زمن الفتح .

وقد ألف في «ناسخ الحديث ومنسوخه» أحمد بن إسحاق الديناري (٣١٨هـ) ومحمد بن بحر الأصبهاني (٣٢٢هـ) وهبة الله بن سلامة (٤١٠هـ) ومحمد بن موسى الحازمي (٨٤هـ) (١) وابن الجوزي (٩٧هـ) .

١ وقد طبسع كتاب الحازمي في حيدر آباد ومصر وحلب ، واسمه « الاعتباد في بيان الناسخ والسيوخ من الآثار » •

رَفْحُ عِب (لرَجِج) (النَجْنَ يُ (سِّلِنَ (لِنَبِرُ (الِفِوول ِسِ

## الفَصِهُ الناي الحديث رواية ومراتبها

#### ١ – مراتب هذه الكتب:

لقد صنفت في الحديث كتب كثيرة وصل الينا بعضها ، ولم يصل بعضها الآخر ، ولا يزال عدد كبير منها مخطوطاً في المكاتب العالمية ، وسيعيش لها الجهابذة من العلماء لينفضوا عنها الغبار ويحيوا بها التراث الإسلامي العظيم . وكان ينبغي أن تكون كتب الحديث بهذه الكثرة ، لأن مجموعة الأحاديث النبوية يتعذر إحصاؤها وضبطها في كتاب يجمعها مها يكن هذا الكتاب ضخماً عظيماً ، فالإمام أحمد بن حنبل انتخب مسنده وحده من ٧٥٠,٠٠٠ ( خمسين ألف حديث وسبع مئة ألف ) (١) مع أن أحاديث هذا المسند لا تبلغ الأربعين الفاً (١) وقد حاول السيوطي في كتابه «جمع الجوامع» أن يستوعب الأحاديث

١ خصائص المسند لأبي موسى المديني • انظر المسند ، طبعة شاكر ، المقدمة ٢١/١ •

عقول العلامة أحمد شاكر في المسند: « هو على اليقين أكثر من ثلاثين ألفا ، وقد لا يبلغ ألاربعين ألفا ، وسيتبين عدده عند اتهامه ان شاء الله ، ١٠ ٣٣٦ ، ولكن منيته عاجلته قبل أن يتمه .

النبوية بأسرها ، وفقاً لما أداه اليه اجتهاده واطلاعه ، فجمع منها منة ألف حديث ومات قبل أن يتم تصنيفه . وجدير بالذكر أنه كان يقول : وأكثر ما يوجد على وجه الأرض من الأحاديث النبوية ، القولية والفعلية ، مئنا ألف حديث ونيف » (١) .

إن هذا المقدار العظيم من الأحاديث التي جمعت من كتب شي ألفت في أعصر مختلفة لا يمكن أن ينظر إلى مصادره كلها نظرة متساوية ، وبعبارة أخرى: لا يمكن أن تكون مصادر الحديث حلى اختلافها – ذات طبقة واحدة ، ومرتبة واحدة ، ولذلك اصطلح العلاء على تقسيم كتب الحديث بالنسبة إلى الصحة والحسن والضعف إلى طبقات (٢):

الطبقة الأولى: تنحصر في صحيحي البخاري ومسلم وموطأ مالك بن أنس ، وفيها من أقسام الحديث: المتواتر ، والصحيح الآحادي ، والحسن .

الطبقة الثانية: وفيها جامع الترمذي ، وسنن أبي داوود ، ومسند أحمد بن حنبل ، ومجتبى النسائي ، وهي كتب لم تبلغ مبلغ الصحيحين والموطأ ، ولكن مصنفيها لم يرضوا فيها بالتساهل فيا اشرطوه على أنفسهم ، وتلقاها من بعدهم بالقبول ، ومنها استمدت أكثر العلوم والأحكام وإن كانت لا تخلو من الضعيف .

١ وقد صرح السيوطي بذلك فقال : ﴿ سميته جمع الجوامع ، وقصدت فيه جمع الأحاديث النبوية بأسرها » • ويعلق المناوي على هذه العبارة فيقول : ﴿ وهذا بحسب ما اطلع عليه المصنف ،
 لا باعتبار ما في نفس الأمر » •

٢ قارن بـ وحجة الله البالغة > للامام الشيخ أحمد المعروف بشاه ولي الله الدهلوي ، ص ١٠٥٠
 وما بمدها ، القاهرة ، المطبعة الخيرية ، سنة ١٣٢٢ هـ •

والمحدثون يعتمدون على هاتين الطبقتين بوجه خاص ، ويستنبطون منهما أصول العقيدة والشريعة .

الطبقة الثالثة : وهي الكتب التي يكثر فيها أنواع الضعيف من شاذ ومنكر ومضطرب ، مع استتار حال رجالها وعدم تداول ما شدت به أو انفردت : كمسند ابن أبي شيبة ، ومسند الطيالسي ، ومسند عبد بن حميد ، ومصنف عبد الرزاق ، وكتب البيهقي والطبراني والطحاوي ، وهذه الطبقة لا يستطيع الاعتماد عليها والاستمداد منها إلا جهابذة المحدثين ، الذين أفنوا حياتهم في استكال هذا العلم وتنبع جزئياته .

الطبقة الرابعة: مصنفات هزيلة جمعت في العصور المتأخرة من أفواه القصاص والوعاظ والمتصوفة والمؤرخين غير العدول وأصحاب البدع والأهواء كما في تصانيف ابن مردويه وابن شاهين وأبي الشيخ. ومن الواضح أن هذه الطبقة الأخيرة لا يعول عليها أحد من الذين لهم إلمام بالحديث النبوي ، لأنها مصدر الأهواء والبدع .

#### ب ــ التعريف بأهم كتب الرواية والمسانيد :

تعددت أنواع كتب الحديث ، كما تعددت طبقاتها ، فكان منها كتب الصحاح والجوامع والمسانيد ، والمعاجم ، والمستدركات ، والمستخرجات والأجزاء .

آ ـ أما كتب الصحاح فهي تشمل الكتب الستة للبخاري ومسلم وأبي

داوود والترمذي والنسائي وابن ماجه ، إلا أن العلماء اختلفوا في ابن ماجه ، فجعلوا الكتاب السادس موطأ الإمام مالك ، كما قال وزين وابن الأثير ، أو مسند الدارمي كما قال ابن حجر العسقلاني (١) . وعلى ذلك غان من الواضح أن عبارة «الكتب الحمسة» تصدق على كتب الأئمة الذين ذكروا قبل ابن ماجه ، فإذا قرأنا في ذيل بعض الأحاديث مثل هذه العبارة : «رواه الحمسة» فمعنى ذلك أن البخاري ومسلماً وأبا داوود والترمذي والنسائي قد اتفقوا جميعاً على رواية هذا الحديث وعبارة «الصحيحين» تطلق على كتابي البخاري (١) ومسلم (١) ، ومسلم ويقال في الحديث الذي روياه : «رواه الشيخان» أو «متفق عليه» .

على اسماء الرجال •

١ الرسالة المستطرفة ١٠ - ١١ ٠

١ الامام البخاري مو محمد بن اسماعيل بن ابراهيم ، ويكنى أبا عبد الله ، أخذ يحفظ الحديث وهو دون العاشرة من عمره ، فكتب عن أكثر من ألف شبيخ ، وحفظ مئة ألف حديث صحيح ، ومثتي الف غير صحيح ، وكتابه « الجامع الصحيح » هو أصح الكتب بعد القرآن المجيد ، سمعه من أكثر من سبعين ألفا ، وظل يشتغل في جعه سبت عشرة سنة .

ولصحيح البخاري شروح كثيرة ذكر منها صاحب « كشف الظنون » اثنين وثمانين شرحا ، ولكن انضلها شرح ابن حجر المسمى « فتح الباري » •

ومن مصنفات البخاري التواريخ الثلاثة : الكبير والاوسط والصغير ، وكتاب الكنى ، وكتاب الوحدان ، وكتاب الوحدان ، وكتاب الضعفاء . •

توفي البخاري سنة ٢٥٦ في قرية من قرى سمرقنه تسمى د خرتنك ، ٠

٣ هو الامام مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري ، وبنو قشير قبيلة عربية معروفة ، النيسابوري، وكنيته أبو الحسن ، أجمع العلماء على امامته في الحديث ، وقد رحل كثيرا في طلبه ولمسلم كتب كثيرة منها صحيحه المشهور ، وكتاب العلل ، وكتاب أوهام المحدثين ، وكتاب من ليس له الا راو واحد ، وكتاب طبقات التابعين ، وكتاب المخضرمين ، وكتاب المسند الكبير

وقد نوفي الامام مسلم بنيسابور صنة ٢٦١ هـ ، عن خمس وخمسين سنة ٠

وإنما سميت الكتب الستة بالصحاح على سبيل التغليب ، وإلا فإن كتب «السنن » الأربعة للترمذي وأبي داوود والنسائي وابن ماجه هي دون الصحيحين منزلة ، وأقل منهما دقة وضبطاً (١) .

ولكل من أصحاب الكتب السنة ميزة يعرف بها ، فمن أراد التفقه فعليه بصحيح البخاري ، ومن أراد قلة التعليقات فعليه بصحيح مسلم (٢) ، ومن رغب في زيادة معلوماته في فن التحديث فعليه بجامع الترمذي ، ومن قصد إلى حصر أحاديث الأحكام فبغيته لدى أبي داوود (٣) في سننه ، ومن كان يعنيه حسن التبويب في الفقه فابن ماجه (٤) يلبي رغبته ، أما النسائي (٥) فقد توافرت له أكثر هذه المزايا .

وكتب الصحاح غير الكتب الستة ـ كما ذكر السيوطي في خطبة كتابه « جمع الجوامع » ـ مي صحبح ابن خزيمة أبي بكر محمد بن اسحاق المتوفى سنة ٣١٦ هـ ، وصحيح ابي عوانة يعقوب ابن اسحاق بن ابراهيم الاسفراييني المتوفى سنة ٣١٦ هـ ، وصحيح ابن حبان محمد بن حبان البستي المتوفى سنة ٣٥٤ هـ ، والصحاح المختارة للضياء المقدسي محهد بن عبد الواحد المقدسي الحنبلي المتوفى سنة ٣٥٤ هـ ، وقارن بالرسالة المستطرفة ص ١٦ ـ ٢١ -

٢ قيل انها لا تزيد عن اربعة عشر موضعا ، يعلق فيها سند الحديث فيقول : « مسلم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم » • وقد سردها الحافظ العراقي في شرحه لمقدمة ابن الصلاح ( انظر ص ٢٠ ـ ٢١ ) طبعة حلب سنة ١٣٥٠ هـ •

٣ هو أحد أثبة العديث المتقنين ، الامام الحافظ أبو داوود سليمان بن الاشعب ، الازدي ،
 السجستاني ، اقتصر في «سننه» على أحاديث الاحكام • وله ملاحظات قيمة على الرواة والاحاديث توفى سنة ٢٧٥ هـ •

٤ هو الحافظ أبو عبد الله ، محمد بن القزويني ، المعروف بابن ماجه ( بهاء ساكنة وصلا ووقفا لانه اسم أعجمي ) ، وهو لقب أبيه لا جده • وأول من أضاف و سننه ، مكملا به الاصول الستة أبو الفضل محمد بن طاهر بن علي المقدسي في أطراف الكتب الستة له ، وقد توفي ابن ماجه سنة ٢٧٥ ه على الاشهر •

٥ - هو الحافظ ابو عبد الرحمن ، أحمد بن شعيب النسائي ، نسبة الى نساء بلدة مشهورة =

وصحيح البخاري أرجح من صحيح مسلم ، لأن الإمام البخارى اشترط في إخراجه الحديث شرطين أحدها معاصرة الراوي لشيخه ، والثاني ثبوت ساعه ، بينا اكتفى مسلم بمجرد شرط المعاصرة (١) .

وقد ذكر الحافظ ابن حجر في مقدمة كتابه «فتح الباري» أن عدة أحاديث البخاري بالمكرر وبما فيه من التعليقات والمتابعات واختلاف الروايات (٩٠٨٢) ، فيها من المتون الموصولة بلا تكرار (٢٦٠٢) ومن المتون المعلقة المرفوعة (١٥٩) ولم يتناول ابن حجر بالعد والاستقصاء ما في البخاري من الموقوف على الصحابة والمقطوع على التابعين ٢١) . أما عدة ما في صحيح مسلم بلا تكرار فيبلغ نحو أربعة آلاف حديث ٣٠) .

والبخاري قد وضع بنفسه عناوين «صحيحه» فبوبه بطريقة خاصة تدل على سعة علمه وفقهه ، وهو غالباً يفتتح الباب بالآيات القرآنية ، فيستنبط من ذلك رأيه الفقهي في الأبواب المختلفة . أما مسلم فإنه رتب أحاديثه بطريقة خاصئة ، فجعل كل طائفة من الأحاديث المتعلقة بموضوع واحد متلاحقة متتابعة من غير أن يفردها بعنوان يضعه لها بنفسه ، ولقد بوب له صحيحه ووضع له

<sup>=</sup> بخراسان • وسننه أقل السنن حديثا ضعيفا بعد الصحيحين • وقد جرد الصحاح من سننه الكبرى فصنع منها كتابا سماه « المجتبى » ، وهو المعدود من الأمهات الكبرى ، وأحد الكتب السنة عند الاطلاق • وقد توفي النشائي سنة ٣٠٣ هـ •

١ اختصار علوم الحديث ٢٢ • غير أن أبا على النيسابوري ، شيخ الحاكم ، وطائفة من علماء المعلم المغرب يرجعون صحيح مسلم على صحيح البخاري • والكتابان باجماع علماء المسلمين أصح كتب الحديث قاطبة •

۲ فتح الباري ۱/۲۷۰ ـ ۲۷۸ ۰

٢ اختصار علوم الحديث ٣٥ ٠

عناوينه الإمام النووي ، فأصبح الانتفاع به أيسر . ولمسلم في صحيحه مزايا منها سهولة تناوله ، لأنه جعل لكل حديث موضعاً واحداً يليق به جمع فيه طرقه التي ارتضاها وأورد فيه أسانيده المتعددة ، بخلاف البخاري فإنه يذكر تلك الوجوء المختلفة في أبواب منفرقة متباعدة . ومسلم يميز بين «حدثنا» و «أخبرنا» فكان يرى أن «حاثنا» لا يجوز إطلاقه إلا لما سمعه من لفظ الشيخ خاصة ، «وأخبرنا» لما قرئ على الشيخ (١) . وهذا مذهب أكثر أصحاب الحديث ، ولا سما الشافعي وأصحابه وجمهور أهل العلم بالمشرق . ثم إن مسلماً يعني في صحيحه بضبط الفاظ الرواة ، كقوله «حدثنا فلان وفلان واللفظ لفلان قال أو قالا : حدثنا فلان» (١) وإذا كان بين الرواة اختلاف في حرف من متن الحديث أو صفة الراوي أو نسبه أو نحو ذلك فإنه حريص على التنبيه عليه ولو لم يتغير به المعني (١) وهذا إن دل على شيء فعلى ضبطه وأمانته .

وفي كل من الصحيحين نجد الإشارة إلى (حدثنا) بهذه العبارة (ثنا) وإلى (أخبرنا) بهذه العبارة (أنا) وهم اصطلاحان يراد بها الاختصار . ويكثر في صحيح مسلم خاصة حرف حاء (ح) يرمز إلى التحول من إسناد إلى إسناد ،

١ شرح صحيح مسلم للنوري ١٥١/١ -

٢ مثاله « حدثنا أحمد بن حنبل وزهير بن حرب - واللفظ لزهير - قالا : حدثنا يحيى ،
 وهو القطان ١٠٠٠ ع كتاب البيوع ، باب المساقاة والمعاملة بجزء من الثمر والزرع ٢٦/٥٠ ٠

٣ مثاله : « حدثنا عبد الله بن معاذ العنبري ، حدثنا أبي ، حدثنا شعبة ، عن قتادة عن أبي أيوب \_ واسمه يحيى بن مالك ، الازدي ، ويقال المراغي ، والمراغ حي من الازد \_ عن عبدالله ابن عمرو عن النبي ٠٠٠ ه صحيح مسلم ، كتاب المساجد ومواضح الصلاة ١٠٤/٢٠٠٠

وذلك إذا كان للحديث إسنادان أو أكثر ، فعلى القارئ إذا النهمي اليها أن يقول (ح) ثم يستمر في قراءة ما بعدها (١) .

والبخاري ومسلم لم يلتزما باخراج جميع ما يحكم بصحته من الأحاديث فالقد فاتها عدد قليل من الأحاديث اعترفا بصحتها مع أنها لم ترد في كتابيها ، وإنما وردت في كتب السن الأربعة أو سواها من الكتب المشهود لها بالصحة (٢).

أما موطأ الإمام مالك (٣) فانه يلي الصحيحين في الرتبة ، على الرأي القائل بأنه سادس الكتب الستة ، ولم يعد في الكتب الصحاح على رأي الذين يجعلون الأصل السادس سن ابن ماجه ، وتعليل ذلك لديهم أن فيه كثيراً من المراسيل من ناحية ، وكثيراً من الآراء الفقهية من ناحية ثانية ، فهو إلى كتب الفقه أقرب (٤) .

ب – والجوامع من كتب الحديث تشتمل على جميع أبواب الحديث التي اصطلحوا على أنها تمانية : باب العقائد ، باب الأحكام ، باب الرقاق ، باب الطعام والشراب ، باب التفسير والتاريخ والسير ، باب السفر والقيام والقعود (ويسمى باب الشمائل أيضاً) ، باب الفتن ، وأخيراً باب المناقب والمثالب (م) . فالكتاب المشتمل على هذه الأبواب المانية يسمى جامعاً :

انظر في دلالة حاء التحويل علوم الحديث ١٨٢ \_ ١٨٣٠

٢ اختصار علوم الحديث ٢٣ ، ٢٤ ٠

٣ سبقت ترجمته ص ٩١ ح ٤ ٠

٤ الباعث الحثيث ٣١ ، ٣٢ •

قارن التوضيح ٢٠/٢ بالمستطرفة ٣٢ • وهذه الابواب النمانية قبل أن تضم بين دفتسي « جامع » واحد يجمعها ، كان كل منها موضوعا لكتاب قائم براسه • قفسي العقائد كتاب التوحيد لابن خزيمة ، وفي الأحكام كتب السنن الاربعة التي سبقت الاشارة اليها ، لابي دارود والترمذي والساليوابنماجه • وفي الرقاق كتاب الزهد للامام احمد بن حنبل • وفي الآداب = دارود والترمذي والساليوابن ماجه • وفي الرقاق كتاب الزهد للامام احمد بن حنبل • وفي الآداب =

كجامع البخاري وجامع المرمذي .

ج ـ والمسانيد جمع مسند ، وهو ما تذكر فيه الأحاديث على أساء الصحابة حسب السوابق الإسلامية (١) ، أو تبعاً للانساب (٢) . ومنها مسند أبي داوود الطيالسي المتوفى سنة ٢٠٤ ، وهو كما ذكرنا سابقاً أول من ألف في المسانيد ، ومنها مسند بقي بن مخلد المتوفى سنة ٢٩٦ ١٦٠ . ويسمى مسنده أيضاً «مصنفاً» لأنه صنف فيه حديث كل صاحب على أبواب الفقه . وأوفى تلك المسانيد وأوسعها مسند الإمام أحمد بن حنبل (٤) وفي هذا المسند (٥) أحاديث صحيحة كثيرة لم تخرج في الكنب السنة . وقد قال الإمام أحمد عن مسنده هذا : « هذا الكتاب جمعته وانتقيته من أكثر من سبع مئة ألف حديث وخمسين ألفاً ، فما اختلف فيه المسلمون من حديث رسول الله عليه فارجعوا اليه : فيان وجدتموه

<sup>=</sup> كتاب الأدب المفرد للبخاري ، وفي التفسير كتاب ابن مردويه وابن جرير ، وفي السفر والقيام كتاب الشيمائل للترمذي ، وفي الفتن كتاب لنعيم بن حماد ، وراجع ما ذكره عن د الجوامم ، ١٥/٢ في التوضيح .

١٠ قال الخطيب : « وهذه الطريقة أحب الينا في تخريج المسند ، فيبدأ بالعشرة رضوان الله
 عليهم : ثم يتبعهم بالمقدمين من أهل بدر ، ١٩٠/١٠ وجه ١ .

٢ وحينلذ يبدأ ببني هاشم الأقرب فالأقرب الى رسول الله عليه وسلم في النسب ، الجامع
 ١٠ / ١٠٠ وجه ١ .

٣ - وانظر في وصف مسند بتمي ( نفح الطيب ١ / ٥٨١ و ٢ / ١٣١ ) ٠

٤ مو الامام احمد بن حنبل بن هلال ، الشيباني ، المروزي ثم البغدادي ، وكنيته أبو عبد الله كان آية في الحفظ ، والضبط ، وهو من أمراء المؤمنين في الحديث ، كتبه كثيرة اهمها المسند وكتاب السلل ، وكتاب الزهد ، وكتاب فضائل الصحابة ، توفي ٢٤١ م .

مسند ابن حنبل مطبوع في مصر في سنة مجلدات كبار ، وقد تم طبعه سنة ١٣١٣ هـ ، والعلامة
 احمد محمد شاكر شرع بطبعه بتحقيق مشكور ، ولكن منيته أعجلته عن أتمامه قلم ينشر الا
 خصمة عشر مجلدا ،

فيه ، وإلا فليس بحجة » (١) وقد عقب الحافظ الذهبي على ذلك بفوله :

« هذا القول منه على غالب الأمر ، وإلا غلنا أحاديث توية في الصحيحين
والسنن والأجزاء ما هي في المسند» وسنرى في بحث «الموضوع وأسباب
الوضع » أن للحافظ ابن حجر رسالة ساها «القول المسدد في الذب عن
مسند الإمام أحمد» رد فيها أقوال الزاعمين أن في المسند موضوعات ،
وقد فصل ابن تيمية في هذه القضية فصلا حكيا إذ نفى في كتاب «التوسل والوسيلة» وجود الموضوع في مسند الإمام أحمد إن كان المراد بالموضوع ما في سنده كذاب ، «أما إذا كان المراد ما لم يقله النبي عليليم ،
للخلط راويه وسوء حفظه ، ففي المسند والسن من ذلك كثير » .

د – والمعاجم جمع معجم ، وهو ما تذكر فيه الأحاديث على أساء الشيوخ ، أو البلدان ، أو القبائل ، مرتبة على حروف المعجم (٢) . وأشهر المعاجم معجم الطبراني الكبر ، والمتوسط ، والصغير .

ه – والمستدركات جمع مستدرك ، وهو ما استدرك فيه ما فات المؤلف في كتابه على شرطه . وأشهرها مستدرك الحاكم النيسابوري على الصحيحين، وقد لحصه الذهبي (٣) . غير أن الحاكم ألزم الشيخين باخراج أحاديث لا تلزمها ، لضعف رواتها عندها (٤) . على أنّ الضرر في مستدرك الحاكم أنه

١ راجع مقدمة المسند ، ط • شاكر ص ٢١ • وكان الامام أحمد شديد الاعتزاز بمسنده، لايمانه بأنه جمع السنة فأوعاما ، فكان يقول لابنه عبد الله راوي المسند عنه : « احتفظ بهذا المسند فأنه سيكون للناس اماما » •

٢ الرسالة المستطرفة ١٠١٠

٣ وهما مطبوعان في الهند ٠

<sup>\$</sup> احتصار علوم الحديث ٣٦ "

كان يظن ما ليس بصحيح صحيحاً ، لأنه يحاول تخريج بعض الأحاديث على شرط الشيخين ، وإن كان في كثير من استدراكاته مقال (١١) .

و - والمستخرجات ، وموضوع المستخرج - كما قال العراقي : أن يأتي المصنف إلى الكتاب فيخرج أنحاديثه بأسانيد لنفسه ، من غير طريب صاحب الكتاب ، فيجتمع معه في شيخه أو من فوقه (٢) . من ذلك مستخرج أببي بكر الاسماعيلي على البخاري ، ومستخرج أببي عوانة على مسلم ، ومستخرج أببي علي الطوسي على الترمذي ، ومستخرج محمد ابن عد الملك بن أبمن على سنن أببي داوود . قال ابن كثير في «محتصر علوم الحديث» في هذا السياق : « وكتب أخر التزم أصحابها صحتها علوم الحديث» في هذا السياق : « وكتب أخر التزم أصحابها صحتها كابن خرعمة ، وابن حبان البستي . وها خبر من المستدرك بكثير وأنظف أسانيد ومتوناً » (٣) .

ز ـ والأجزاء ، والجزء عندهم تأليف الأحاديث المروية عن رجل واحد من الصحابة أو من بعدهم ، كجزء أبي بكر ، أو الأحاديث المتعلقة بمطلب من المطالب ، كجزء في قيام الليل للمروزي ، وجزء في صلاة الضحى للسيوطي ، ومنه الفوائد الحديثية كالوحدانيات والثنائيات إلى العشاريات . ومنه كتاب الواحدان للإمام مسلم (3) .

وكل من علم شروط العمل بالحديث ، وكان أهلاً لتحمله وأدائه، جاز له أن ينقل الحديث من الكتب الصحيحة المشهورة ، وأن يرويه ويذيع معناه .

۱ تدریب الراوي ، ص ۱۰۰ ۰

۲ التدريب ۳۳ ۰

٣ اختصار علوم الحديث ، ص ٢٧ ٠

٤ الرسالة المستطرفة ٦٤ ـ ٦٥ •

رَفْعُ عِب (لاَرَّحِلُ (النَّجْسَ يُّ (سِلَنَمُ (لِنَّمِرُ (الِفِود ک ِس

# الفصّ السَّالِثُ الشَّالِثُ شروط الراوي ومقاييس المحدثين

العقل والضبط والعدالة والإسلام شروط لا بد منها لقبول الرواية ، فلو فقدها الراوي أو فقد بعضها رد ت روايته ، وترك حديثه . وإلى هذه الشروط الأربعة تؤول أقوال نقاد الحديث من قدامي ومتأخرين . غير أن دقة الاصطلاح هي ميزة المتأخرين الذين اطلعوا على الكثير من آراء الأوائل ورجحوا بينها واختاروا أحدها ، أما القدامي فكانوا يقنعون من الموضوع بتطبيقه العملي ، فتغنيهم الدربة والمارسة عن وضع المصطلحات والتدقيق في المقاييس . قيل لشعبة بن الحجاج ( – ١٦٠ ه ) : من الذي يترك حديثه ؟ فقال : إذا روى عن المعروفين ما لا يعرفه المعروفون فأكثر ترك حديثه ، فإذ أكثر الغلط ترك خديثه ، وإذا روى حديثاً اجتمع عليه غلط ترك حديثه ، وإذا روى حديثاً اجتمع عليه غلط ترك حديثه . وما كان غير هذا فارو عنه » (١) .

ويكاد شعبة بهذا يصرح بشرطين من شروط الراوي الذي يقبل حديثه ،

١ معرفة علوم الحديث للحكم ٢٢٠

وهما الضبط والعدالة ، فكثرة الغلط تنافي الضبط ، والأتهام في المدار . يعارض العدالة . أما الإسلام والعقل فأمران بديهيان لم يلتزم شعبة ذكر لفظهها ، إذ كان لا يتصور العدالة من غير إسلام ، أو الضبط من غير عقل وتمييز .

لكن المتأخرين من نقاد الحديث – حين أخذوا أنفسهم بدقة المصطلحات ووضوح المقاييس – نبهوا على الشروط جميعاً ، فذكروا البديهات أحياناً ، ولم يضنوا على طالب هذا العلم بالتبويب والتقسيم .

وشرط العقل برادف عند المحدثين مقدرة الراوي على التمييز. فيندرج تحته البالغ تحملاً وأداء ، والصبي المميز تحملاً لاأداء. فقد لوحظ في شرط العقل البلوغ ضمناً ، لأن في وسع الصبي أن يتحمل الرواية ، ولكنه لا يؤديها إلا بعد بلوغه (١).

وممن كثرت الرواية عنه من الصحابة ، وكان ساعه في الصغر ، أنس ابن مالك وعبد الله بن عباس وأبو سعيد الحدري . وكان محمود بن الربيع يذكر أنه عقل مجة مجها رسول الله عليه في وجهه من دلو كان معلقاً في دارهم ، وتوفي رسول الله عليه وله خمس سنين (٢) .

ولم يتفق المحدثون على مبلغ السن الذي يستحسن التحديث معه (٣) ، فقال قوم : الحد في السماع خمس عشرة سنة ، وقال غير هم : ثلاث عشرة . وقال جمهور العلماء : يصح السماع لمن سنّه دون ذلك . وبهذا الرأي الأخير أخذ

١ انظر في الكفاية ص ٥٤ باب ماجاء في صحة سماع الصغير ٠

۲ الكفاية ٥٦ ٠

٣ انظر الآراء المختلفة حول هذه القضية في الجامع لأحلاق الراوي ؟ / ٧١ -

الحطيب البغدادي وقال: «وهذا هو عندنا الصواب» (١).

والحد في السماع خضع لبعض الاعتبارات الاقليمية ، فإذا كان أهل البصرة يكتبون الحديث ويسمعونه لعشر سنين (٢) ، فيا كان الكوفيون ليتساهلوا في ذلك إلا بعد استكمال أحدهم عشرين سنة ، ويشتغل قبل ذلك بحفظ القرآن وبالتعبد (٣) . أما أهل الشام فيا كانوا يكتبون العلم إلا لثلاثين (٤) .

ويريدون بضبط الراوي ساعه للرواية كما يجب وفهمه لها فهما دقيقاً، وحفظه لها حفظاً كاملاً لاتردد فيه، وثباته على هذا كله من وقت السماع إلى وقت الأداء (٥٠). فيلاحظ في شرط الضبط قوة الذاكرة ودقة الملاحظة.

ويعرف ضبط الراوي بموافقة الثقات المتقنين الضابطين إذا اعتبر حديثه بحديثهم ، فإن وافقهم في روايتهم غالباً – ولو من حيث المعنى – فضابط ولا تضر مخالفته النادرة لهم ، فان كثرت مخالفته لهم وندرت الموافقة اختل ضبطه ولم محتج بحديثه (٦) .

والحق أن مخالفة الثقات الضابطين ضرب من الانحراف والشدود. ولاريب في أن الذي يتحمل الروايات الشاذة يتحمل وزراً كبيراً وشراً كثيراً (٧).

١ الكفاية ٤٥ .

٢ الكفاية ٥٥ ٠

٣ الكفاية ٤٥ -

٤ الكفاية ٥٥.

والمحدثون يفرقون هنا بين قديم حديث الرجل وجديده ، فقد يضعف ضبط الرجل في أواخر
 أيامه فيقال فيه : تغير بأخرة • وانظر في ( سنن أبي داوود ٣ / ٨٥ رقم ٢٦٩٥ ) كيف
 رد حديث أحد الرواة لانه تغير ولم يخرج الحديث الا بأخرة •

٦ التدريب ١١٠٠.

٠ ١٤٠ غي لفكا ١ ٧

قال شعبة بن الحجاج: « لا بجيئك الحديث الشاذ إلا من الرجل الشاذ » (١) .

ولقد قبض الله لارواية علماء أعلاماً شددوا في أمرها ، وكانوا في تشددهم حكاء ، فلم ينقلوا إلا الصحيح . والصحيح لا يعرف بروايته فقط ، وإنما يعرف بالفهم والحفظ وكثرة السماع (٢) . ومن الطبيعي إذن أن يحذر عبد الله بن المبارك من كتابة الحديث أو سهاعه عن غلاط لا يرجم، وكذاب ، وصاحب بدعة وهوى يدعو إلى بدعته ، ورجل لا يحفظ فيحدث من حفظه (٣) .

ويريدون بعدالة الراوي استقامته التامة في شؤون الدين . وسلامته من الفسق كله ، وسلامته من خوارم المروءة (١) . وقد عرف الحطيب البغدادي العدل بأنه «من عرف بأداء فرائضه ولزوم ما أمر به ، وتوقي ما نهي عنه ، وتجنب الفواحش المسقطة ، وتحري الحق والواجب في أفعاله ومعاملته ، والتوقي في لفظه لها يثلم الدين والمروءة ، فمن كانت هذه حاله فهو الموصوف بأنه عدل في دينه ، ومعروف بالصدق في حديثه (٥) » .

وفرّقوا بين تعديل الراوي وتزكية الشاهد. وإذا كانت التزكية لا تقبل إلا بشهادة رجلين ، فتعديل الراوي يثبت بمعرّف واحد ، سواء أكان ذكراً أم أنتى ، حراً أم عبداً ، شريطة أن يكون في نفسه عدلاً مرضياً (٦) . وهذا

149

١ الكفاية ١٤١ ٠

۲ معرفة علوم الحديث ۹۹ ۰

٣ الكفاية ١٤٣ وراجع في هذه الصفحة ذاتها من الكفاية أقوال العلماء في ترك الاحتجاج بمن
 كثر غلطه ، وكان الوحم غالبا على روايته •

۱۱۸ / ۲ الفکار ۲ / ۱۱۸ ۰

ه الكفاية ٨٠٠

٦ - توصيح الافكار ١٢١/٣ وقارن بالفروق للقرافي ١/ه ـ ٢٢ ط تونس ٠

هو اختيار الإمام فخر الدين (١) ، والسيف الآمدي (٢) . على أن بعض العلماء يسوي بين الشاهد والراوي ، فالتعديل يثبت لكليهما بتعريف شخص واحد (٣) . وقد انتصر القاضي أبو بكر (١) لهذا الرأي . وواضح أن تزكية الشاهد ليست هي عين الشهادة . فلا بد من رجلين في الشهادة على جميع الأقوال ، أما تزكية الشاهد فهي التي جرى حولها الحلاف ، هل يكفي لإثباتها شخص واحد أم لا بد من شخصين ؟

والمروءة التي ينبغي توافرها في الراوي المعدّل كثيراً ما قيست بالمقاييس الحلقية الإنسانية المشتركة . ويستشهد الحطيب البغدادي على ذلك بقول النبي عليه : « من عامل الناس فلم يظلمهم ، وحدثهم فلم يكذبهم ، ووعدهم فلم يخلفهم ، فهو من كملت مروءته ، وظهرت عدالته ، ووجبت أخوته ، وحرمت غيبته » (٥) .

وفي ضوء هذه المقاييس ، لم يكن بد من غض النظر عن بعض العيوب

١ هو الامام فخر الدين الرازي ، محمد بن عمر بن الحسين ، أبو عبد الله ، امام كبير في المقول والمنقول ، صاحب التفسير الكبير المشهور ، له كتب كثيرة منها « نهايـة العقول »
 و د المحصول في علم الأصول » و د كتاب الأربعين في أصول الدين » ، توفي سنة ٦٠٦ مـ٠

٣ سيف الدين الآمدي هو ابو الحسن ، علي بن محمد بن سالم التغلبي الآمدي : من علماء
 الأصول • له نحو عشرين مصنفا منها : « منتهى السول في الأصول » و « دقائق الحقائق »
 و « أبكار الأفكار » في علم الكلام • منسوب الى آمد من « ديار بكر » • توفي سنة ٦٣١ هـ •

٣ توضيع الأفكار ٢ / ١٢١ -

عو محمد بن الطيب بن محمد بن جعفر ، المشهور بالقاضي الباقلاني ، انتهت اليه الرياسة
 في مذهب الأشاعرة ، اشهر كتبه « اعجاز القرآن » توفي سنة ٤٠٣ هـ .

ه الكفاية ٧٨ •

التي لا يتعرق منها إنسان ، وسيظل ما يجهله الناس من سيرة كل عالم وكل راو أكثر مما يعرفونه ، « فليس من شريف ولا عالم ولا ذي سلطان إلا وفيه عيب لا بد ، ولكن من الناس من لا تذكر عيوبه ، (١) ، فليكن مقياسنا في تعديل الرواة « أن من كان فضله أكثر من نقصه وهيب نقصه لفضله » كما قال سعيد بن المسيب (٢) .

وحُسن الظن بالراوي حمل بعض العلماء على التساهل في روايسة الحديث عن مستور الحال ، وهو كل حامل علم معروف بالعناية فيه ، فهو عدل محمول في أمره أبداً على العدالة حتى يتبيّن جرحه (١٠) ، لقوله عليه : « يَحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ، ينفون عنه تحريف عليه الغالين ، وانتحال المبطلين (١٠) » . لكن المحققين من الأصوليين على رد كل رواية عن مستور الحال دفعاً للمفسدة (٥) ، فلا بد من تعديله والكشف عا يمكن من دخائله . وإن كان التوغل في الكشف عن سريرته ليس من عمل المحدثين في شيء .

ولا ريب أن العدالة شيء زائد على مجرد التظاهر بالدين والورع ، لا يعرف إلا بتتبع الأفعال ، واختبار التصرفات ، لتكوين صورة صادقة عن الراوي .

۱ الكفاية ۷۹ •

٢ نفسه ٧٩ • فالعبارة كلها منسوبة إلى سعيد بن المسيب ، سيد التابعين ، وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة • كان أحفظ الناس الأحكام الخليفة عمر بن الخطاب حتى سمي د راوية عمر » • وكان معلى اشتفاله بالحديث والفقه من كسمب يده ، من التجارة بالزيت • وأكثر الهة الحديث على وفاته سئة ١٠٥ كما قال الحاكم ( انظر تذكرة العفاظ ١ / ٥٦ ) •

٣ - توضيح الأفكار ٢ / ١٢٦ ــ ١٢٧ •

٤ الجامع لأخلاق الراوي ١ / ١٥ وجه ٢ ٠

ه تدریب الراوي / ۱۱۵ -

والبحث عن عدالة المخبر كالبحث عن عدالة الشاهد يتناول ضروباً من الاستقصاء الدقيق الذي لا نجرح كرامة أحد ، بل يزكي الحبر المروي من خلال تزكية المخبر الراوي : «شهد رجل عند عمر بن الحطاب رضي الله عنه بشهادة ، فقال له : لست أعرفك ، ائت بمن يعرفك . فقال رجل من القوم : أنا أعرفه . قال : فبأي شيء تعرفه ؟ قال بالأمانة والعدل . قال : فهو جارك الأدنى الذي تعرف ليله وبهاره ، ومدخله ومخرجه ؟ قال : لا . قال : فعاملك بالدينار والدرهم اللذين بهما يُستدل على الورع ؟ قال : لا . قال : فرفيقك في السفر الذي يستدل به على مكارم الأخلاق ؟ قال : لا . قال : له قال : لست تعرفه . ثم قال للرجل : ائت بمن يعرفك ! » (١) .

ولا غرابة بعد هذا أن يكره المحدثون الرواية عن أهل الأهواء والبدع (٢) ، وعن أهل المجون والحلاعة (٣) ، على حين تساهلوا في الرواية عن المشاهير من غير أن يسألوا عن سبب عدالتهم : فمن اشتهرت عدالته بين أهل العلم من المحدثين أو غيرهم وشاع الثناء عليه بها لا يحتاج إلى تعديل المزكين ، كالك ابن أنس ، وسفيان بن عيينة ، وسفيان الثوري (٤) ، والأوزاعي (٥) ،

١ الكفاية ٨٤ ٠

٢ الجامع لأخلاق الراوي ١٨/١ وجه ١ ٠

۲ الكفاية ١٥٦٠

عو شيخ الاسلام وسيد الحفاظ سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري ، نسبة الى ثور وهو
 أبو قبيلة من مضر • توفي سنة ١٦٠ أو ١٦١ ه ( انظر الرسالة المستطرفة ٣١ ) •

هو شيخ الاسلام الحافظ عبد الرحمن بن عمرو بن محمد المشهور بالاوزاعي ، وصفه الوايد بن مزيد فقال : « تعجز الملوك أن تؤدب أولادها أدبه في نفسه » · توفي سنة ١٥٧ ( انظر تذكرة الحفاظ ١ / ١٧٨ – ١٨٣) ·

والشافعي ، وأحمد بن حنبل ، والليث بن سعد (١) ، وشعبة بن الحجاج ، وعبد الله بن المبارك ، ووكيت بن الجراح ، وعلي بن المديني ، وبحيني بن معن ، وقد سئل ابن حنبل عن إسحاق بن راهويه (٢) فقال : «مثل إسحاق يُسأل عنه ؟! » وسئل ابن معين عن أبي عبيد فقال : «مثلي يُسأل عن أبي عبيد ؛! أبو عبيد يسأل عن الناس ! » (٣) .

ومناهج المحدثين في الجرح أشد منها في التعديل: فهم يقبلون التعديل من غير ذكر سببه على الصحيح المشهور (أن) ، أما الجرح فيردونه إذا لم يبين سببه بياناً شافياً ، لاعتقادهم بأن الناس يختلفون في إسقاط العدالة والحكم بالفسق ، وأن «مذاهب النقاد للرجال غامضة دقيقة ، وربما سمع بعضهم في الراوي أدنى مغمز فتوقف عن الاحتجاج بخبره وإن لم يكن الذي سمعة موجباً لرد الحديث ، ولا مسقطاً للعدالة » (١٠).

من ذلك أنهم تشددوا في رواية مرتكب المباحات ، كالتنزه في الطرقات ، والأكل في الأسواق ، والتبسط في المداعبة والمزاح (٦) ، أما اللعب بالشطرنج

١ حو الامام الحافظ الفقيه الورع شيخ الديار المصرية ، الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفهمي،
 أبو الحارث - توفى سنة ١٧٥ هـ -

٣ حو الامام الحافظ اسحاق بن ابراهيم بن مخلد ، المعروف بابن راهويه ، ويكني أبا بعقوب ٠
 كان يحفظ سبعين الف حديث عن ظهر قلب ٠ وله مسند كبير ٠ توفي سنة ٢٣٨ ه ٠ (انظر الرسالة المستطرفة ٤٩ ) ٠

٣ تدريب الراوي ١٠٩٠

٤ وقد علل السيوطي ذلك بكثرة أسباب التعديل حتى يثقل ذكرها ويشق ١٠ اذ عن المعدل أن يقول : لم يرتكب كذا ، فيعدد جميع ما يفسق بفعله أو بتركه ٠ وذلك شاق جدا ٠ ( التدريب ١١١ ) ٠

ه الكفاية ١٠٩٠

٦ الكفاية ١١١٠.

رخود واللهو بآلات الطرب ، فأمرها أشد . قال شعبة بن الحجاج : لفيت ناجية الذي روى عنه أبو إسحاق فرأيته يلعب بالشطرنج فتركته فلم أكتب عنه ، ثم كتبت عن رجل عنه » ، وقال شعبة أيضاً : «أتيت منزل المنهال ابن عمرو فسمعت فيه صوت الطنبور فرجعت . فهلا سألت ؟ عسى ألا يعلم هو! » (١) .

والمعروف في كتب الجرح والتعديل أن مؤلفيها قلما يتعرضون لبيان أسباب الجرح ، بل يقتصرون على مجرد قولهم : « فلان ضعيف ، وفلان لبس بشيء ، وفلان متروك ، ونحو ذلك » والناس مع ذلك يعولون عليها في رد حديث الرواة . غير أن التحقيق العلمي الدقيق في موضوع هذه الكتب أثبت أن فائدتها ليست في اعتادها للحكم بالجرح ، بل في إثارة الريبة حول من جرحوه والتوقف في أمره . فلا يقبل حديثه إلا إذا انزاحت هذه الريبة عنه وحصلت الثقة به ٢٠٠ .

وهذه الشدة المتناهية ، والورع الزائد ، والدقة البالغة ، كلها أثر من شعور النقاد بقيمة المروي ، فهاهو بالكلام العادي ، ولا بالأشعار والحطب والقصص وإنما هو دين لا يؤخذ إلا بالنقل الأمن ، والسماع الصحيح . قال محمد بن سيرين : «إن هذا الأمر دين ، فانظروا عمن تأخذون دينكم » (٣) ، ورفع بعضهم حديثاً إلى رسول الله علي بهذا المعنى ، فعن ابن عمر عن النبي علي أنه قال : «يا بن عمر دينك دينك ، إنما هو لحمك ، و دمك ، فانظر عمن تأخذ ،

١ الكفاية ١١١ ، ١١٢ •

۲ التدریب ۱۱۱ ۰

٣ الجامع لأخلاق الراوي ١ ــ ١٥ وجه ٢ ٠

خذ عن الذين استقاموا ، ولا تأخذ عن الذين مالوا » (١) . وعلى هذي هذه الوصابا ، مضى طلاب الحديث يتخرون الشيوخ إذا تباينت أوصافهم (٢) فكانوا يقدمون السهاع من الأمناء ، ويكرهون النقل والرواية عن الضعفاء (٣) ، ويرجون الأخذ بمن علا إسناده وقرب من النبي عليه الضعفاء (١) ، ويرجون الاسناد قربة إلى الله » (٤) ، وحين لا يتبسر لهم الاسناد القريب إلى النبي نفسه يطلبون أقرب الأسانيد إلى الصحابة أو التابعين أو الأثمة الأعلام ، واثقين أن العلم في تلك العصور الذهبية « كان غضا طرباً ، والارتسام به محبوباً شهياً ، والدواعي اليه أكبر ، والرغبة فيه أكثر » (٥) . واهمامهم بالأسانيد العالية لم يكن ينصرف اليها لذاتها ، بل لم يترتب عليها من قوة الظن بصحة متونها ، فا يقيمون وزناً لاسناد على إذا شكوا في رجاله لأن ضعف رجال الاسناد سيؤدي ضرورة إلى ضعف المتن المروي ، لذلك فضلوا النزول عن الثقات على العلو عن غير الثقات على العلو عن غير الثقات المي العلو عن غير الثقات الله العلو عن غير الثقات المي العلو عن غير الثقات المي العلو عن غير الثقات الله النشوا مع أبي بكر بن الأنباري (٧) :

١ الكفاية ١٢١ •

۲ الجامع ۱ / ۱۵ وجه ۲ -

٠ ١٣٢ قولفكا ٣

كما ردي عن محمد بن اسلم الطوسي في الجامع ١ / ١٣ وجه ٢ . وفي الصفحة نفسها من هذا المخطوط أن الامام أحمد بن حنبل كان يقول : « طلب اسناد العلو من السنة ٤ . وسندرس في « القسم المسترك بين الصحيح والحسن والضبيف ٤ أهم ما يتعلق بالحديث العالي والحديث لنازل ، فانتظر التفصيل هناك .

ه الجامع ۱ / ۱۱ وجه ۱ ۰

٦ الجامع ١ / ١٤ وجه ١ ٠

٧ مو محمد بن بشار المعروف بابي بكر بن الأنباري ، التحوي المعدود في حفظ الحديث ، ومصنف
 التصانيف الكثيرة • توفي ببغداد سنة ٣٢٨ هـ •

علم النزول اكتبوه فهو ينفعكم وترككم كتبه ضرب من العنت الله النزول إذا ما كان عن ثبت أعلى لكم من علو غير ذي ثبت (١)

وعرف بعض نقاد الحديث للأسانيد النازلة مزية لم يعرفوها للعالي من الأسانيد ، فرأوا «أن السماع النازل أفضل ، لأنه يجب على الراوي أن يجتهد في معرفة جرح من يروي عنه وتعديله ، والاجتهاد في أحوال رواة النازل أكثر ، فكان الثواب فيه أوفر » ٢١).

وبلغ بالمحدثين حسهم النقدي ذروة لا تسامي حين لاحظوا أن المعاصرة حجاب، فكرهوا التحديث عن الأحياء (٣)، كأنهم يخشون أثر الجب في حسن الظن وأثر الكره والمنافسة في إساءة الظن بالمروي عنه، فلا تكون أسس الجرح والتعديل سليمة ولا صحيحة. قال ابن عبد الحكم: « ذاكرت الشافعي يوماً بحديث وأنا غلام، فقال: من حدثك به ؟ فقلت : أنت. فقال: ما حدثتك به من شيء فهو كما حدثتك . وإياك والروابة عن الأحياء» (أ) . وقال ابن عون: قلت للشعبي: ألا أحدثك ؟ (قال) فقال الشعبي: أعن الأحياء تحدثني أم عن الأموات ؟ (قال) قلت: لا بل عن الأحياء . قال: « فلا تحدثني عن الأحياء ! » (٥) .

الجامع ١ / ١٤ وجه ٢ • ويراد بعلم النزول في هذين البيتين معرفة الاسانيد النازلة البعيدة
 عن النبي صلى الله عليه وسلم أو عن الأثمة الإعلام •

۲ الجامع ۱ / ۱۱ وجه ۲ ۰

٣ الكناية ١٣٩٠

٤ الكفاية ١٤٠ -

ه الكفاية ١٣٩٠

ولنقاد الحديث اصطلاحات في التعديل والجرح يدل تنوعها وتغايرها على تباين أحوال الرواة في القوة والضعف ، وائثقة والربية . وتما جمل ابن حجر هذه الاصطلاحات اثنتي عشرة مرتبة (١) : « ١ \_ الصحابة ، ٢ – من أكد مدحه بأفعل التفضيل ، كأوثق الناس ، أو بتكرار الصفة لفظاً ، كثقة ثقة ، أو معنى ، كثقة حافظ ، ٣ ـ من أفرد بصفة : كثقة ، أو متقن ، أو ثبت ، ٤ – من قصر عمن قبله قليلاً كصدوق ، أو لا بأس به ، أو ليس به بأس ، ٥ ـ من قصر عن ذلك قليلاً ، كصدوق سيء الحفظ ، أو صدوق بهم ، أو له أوهام ، أو مخطئ ، أو تغرر بأخرة ، ويلحق بذلك أهل الأهواء والبدع ، ٦ ــ من ليس له من الحديث إلا القليل ، ولم يثبت فيه ما يترك حديثه من أجله ، ويشار اليه بمقبول حيث يتابع ، وإلا فليتن الحديث ، ٧ ــ من روى عنه أكثر من واحد ولم يوثق ، ويشار اليه بمستور ، أو مجهول الحال ، ٨ ــ من لم يوجد فيه توثيق معتبر ، وجاء فيه تضعيف وإن لم يبن ، والأشارة اليه : ضعيف ٩ – من لم يرو عنه غير واحد ولم يوثق ، ويقال فيه : مجهول ، ١٠ – من لم يوثق البَّتة وضُعِّف مع ذلك بقادح ، ويقال فيه متروك ، أو متروك الحديث ، أو واهي الحديث ، أو ساقط ، ١١ ــ من اتهم بالكذب ، ويقال فيه : متهم ، ومتهم بالكذب ، ١٢ – من أطلق عليه اسم الكذب والوضع ، ككذاب ، أو وضاع أو يضع ، أو ما أكذبه ! ونحوها ، .

والدقة في شروط الراوي ــ في ضوء مصطلحات الناقدين ــ كانت

١ وذلك ني خطبة كتابه ( تقريب التهذيب ) • وقد آثرنا اختصارها على النحو الذي ذكرناه •
 وقارن بالباعث الحثيث ١١٨ ـ ١١٩ ، وبتوضيع الآفكار ٢٦١/٢ ـ ٢٧١ وبعقدمة كتاب الجرح والتعديل لابن أبي حاتم •

تراعى حتى أواخر القرن الثالث الهجري بتحفظ شديد ، وحيطة بالغة ، لتيسر السماع وتداول هذه الأالفاظ على ألسنة الشيوخ والتلاميد . بيد أن الرواة اضطروا بعد ذلك إلى كثير من التساهل في هذه الشروط ، فاكتفوا في تعديل الراوي بشروط العقل والبلوغ والاسلام والضبط وعدم التظاهر بالفسق لأن الرواية باتت دراسة للكتب ، لا نقلا ً بالمشافهة والسماع (١).

وأما شرط الاسلام، فهو واضح في نفسه، كما ان الغاية من اشتراطه واضحة: فالراوي يؤدي أحاديث وأخباراً وآثاراً تتعلق بهذا الدين، وبأحكامه وحكمه وتشريعاته: فالأحوط أن يقوم بهذا الشأن من كان مؤمناً بهذه العقيدة التي يتحمل مسؤولية تفهيمها للناس. على أن الإسلام يشترط عند أداء الرواية لا عند تحملها (٢)، فقد قبلت رواية جبير بن مطعم «أنه سمع النبي علي يقرأ في المغرب بسورة الطور» مع أنه كان قد جاء في فداء أسرى بدر ولم يكن قد أسلم بعد، وقال عن نفسه – كما في صحيح البخاري –، «وذلك أول ما وقر الايمان في قلبي».

١ اختصار علوم الحديث ١١٩٠.

۲ الکنایة ۲۷ ۰

رَفع معبن (لرسَّحِنْ (لِلْخِدِّنِي (سيلنم) (لائير) (لِفِرُوف سِسَ

الباب الثالث مُصطَلحُ الحديث



رَفَّحُ بعِس (لرَّحِمُجُ (الِنَجَّسُيُّ (لِسِٰكِسَ (لِنَيْرُ) (الِفِرْد وكرِس

## الفَصَـــُـــلالأول أقسام الحديث

الحديث إما مقبول وهو الصحيح ، وإما مردود وهو الضعيف : هذا هو التقسيم الطبيعي الذي تندرج تحت نوعيه أقسام كثيرة أخرى تتفاوت صحة وضعفاً بتفاوت أحوال الرواة وأحوال متون الأحاديث .

لكن المحدثين اصطلحوا على تقسيم ثلاثي للحديث آثروه على التقسيم الثنائي السابق، فأصبح الحديث لا يخرج عن أحد هذه الأقسام الرئيسية: فهو إما صحيح، وإما حسن، وإما ضعيف (١).

وظاهر أن « الحسن » يكون – على الرأي الأول – تابعاً لأحد القسمين ، فهو إما نوع من الصحيح – كما ينقل الذهبي عن البخاري ومسلم (٢) – وإما نوع من الضعيف الذي لا يترك العمل به (٣) بل هو – كما قال أحمد بن حنبل –

۱ التدریب ۱۳ وقارن بتوضیح الافکار ۱ / ۷ .

٢ وحجة الذهبي في ذلك ان البخاري ومسلما أخرجا أحاديث راويها خفيف الضبط ولكنه غير متهم بالكذب ، غير انهما اشترطا أن تعضد بسند آخر صحيح من كن وجه ، ولما كان كتابا هذين الامامين لا يشتملان الا على احاديث الصحيحة \_ ولذلك سميا بالصحيحين \_ فان ما فيهما من الاحاديث التي تغلب عليها صفة الحسن جدير أن يعتبر صحيحا .

٢ لأنهم قسموا الضعيف الى متروك العمل به ، وهو ما كان راويسة متهما بالكذب او =

ن در أن يعمل به من القياس . وأما على الرأي الثاني فيكون « الحسن قسماً قائماً برأسه دون الصحيح وأعلى من الضعيف .

وأما الموضوع – وهو المختلق على رسول الله على أو على غيره من الصحابة والتابعين – فلم نذكره بين أقسام الحديث ، لأنه ليس حديثاً في الواقع ونفس الأمر ، وإنما هو لدى مختلقه فقط في حكم الحديث (۱) ، واثبات وضعه هو الذي يسقط عنه صفة «الحديث» . أما قبل إثبات وضعه فلنا أن نسميه «حديثاً» انتظاراً لما تسفر عنه نتيجة البحث فيه ، فاما أن تثبت فيه صفة الضعف ، فيسمى «حديثاً ضعيفاً» ويبين وجه الضعف فيه ، وإما أن يثبت وضعه فلا يكون «حديثاً» قطعاً . فاذا الضعف أو قرأت هذه العبارة : «حديث موضوع » فالغرض من ذكر لفظ «الحديث» فيها الحكم عليه بحرمة نقله وروايته .

وأقسام الحديث الثلاثة تشتمل على أنواع كثيرة تندرج تحتها ، ومن هذه الأنواع ما هو خالص للصحة أو للحسن أو للضعف ، وما هو مشترك بين الصحيح والحسن فقط ، ثم ما هو مشترك – أخيراً – بين الثلاثة على السواء : الصحيح والحسن والضعيف . وحول ألقاب هذه الأنواع ( الحالصة لأقسام الحديث تارة ، أو المشتركة بينها تارة أخرى ) وضعت المصطلحات الكثيرة ،

كثير الفلط ، وقسم غير متروك وهو د الحسن » لأن رأويه ليس متهما بالكذب ولا كثير
 الفلط ، وإنما هو خفيف الضبط فحسب .

١ وعبارتنا هذه لا ينبغي أن تستغرب بعد قول السيوطي في ( التدريب ١٣ ) ما ١ ٠ : « وأنما
 لم يذكر الموضوع ، لانه ليس في الحقيقة بحديث اصطلاحا ، بل بزيم و صعه : ٠

فسيّاها بعضهم علوماً . وبعضهم أنواعاً ، واتفق هؤلاء وأولئك على أنها من الكثرة بحيث لا تعد ولا تحصر (١) ، حتى قال الحازمي (٢) : \* علم الحديث يشتمل على أنواع كثيرة تبلغ مئة ، كل نوع منها علم مستقل لو أنفق الطالب فيه عمره لما أدرك نهايته » (٣) .

وحين ألف ابن الصلاح كتابه «علوم الحديث» ذكر من هذه الأنواع خمسة وستين ثم قال: «وليس ذلك بآخر الممكن في ذلك ، فإنه قابل للتنويع إلى ما لا يحصى ، إذ لا تنحصر أحوال الرواة وصفاتهم ، وأحوال متون الحديث وصفاتها» (٤) . ولكن ابن كثير \_ في اختصاره لهذا الكتاب \_ لاحظ إمكان دمج بعض هذه الأنواع في بعض ، وأخذ على ابن الصلاح بسطه كل هذه التقاسيم ، ورتبها ترتيباً جديداً على ما هو الأنسب في نظره (٥) ، ولنا ، مع ذلك ، ملاحظات على ترتيبه ، فلن نأخذ به جملة وتفصيلاً وإن كنا سنسير غالباً في هدّيه .

ويبدو لنا أنَّ العلامة جمال الدين القاسمي (٦) في « قواعد التحديث » كان

۱ التدریب ۹ ۰

٢ الحازمي مو الامام الحافظ النسابة ، ابو بكر محمد بن موسى بن حازم الهمذاني ، المتوفى
 ببغداد سنة ٨٤ ٠ وله كتب كثيرة منها و الاعتبار في بيان الناسخ والمنسوخ من الاثار » ،
 ومنها و العجالة » ٠

۲ التدریب ۹ ۰

۲۰ – ۱۹ أحتصار علوم الحديث ۱۹ – ۲۰ .

ه نفسه ۲۰ ۰

<sup>.&</sup>quot; جمال الدين القاسمي هو علامة الشام ، وتادرة الايام ، صاحب التصانيف الكثيرة ، الذي توفى منذ عهد قريب سنة ١٣٣٢ هـ •

أقرب إلى المنطق حين ذكر ألقاباً للحديث تشمل الصحيح والحسن (١) ، ثم أنواعاً تختص وأنواعاً تشترك في الصحيح والحسن والضعيف (٢) ، ثم أنواعاً تختص بالضعيف (٢) . ولاستحساننا هذا التقسيم سيظهر على كتابنا هذا أثر واضح منه ، إلا أن القارئ الكريم لن يخفي عليه أننا لسنا دائماً على وفاق مع علامة الشام في مصطلحاته وتقاسيمه . ولقد قال علماؤنا القدامي : « لا مشاحة في الاصطلاح » فاستخرنا الله عز وجل في أن نعرض للناس مصطلحات الحديث بعبارة واضحة ، وتقسيم لا لبس فيه ، ولا تتداخل الأنواع والألقاب فيه قانعين من مباحثه بأهمها ، مستغنين عا نظنه قليل الفائدة من النقاش اللفظي والحدل العقيم .

١ قواعد التحديث ٨٨٠

۲ نفسه ۱۰۶ ۰

۳ تفسه ۱۱۱ ۰

رَفْعُ عِبِ (لِرَّحِلِي (النَّجَنِّ يُّ (سِكنهُ (لِنْهِنُ (الِفُودوكِرِس

## الفصُّلااتَاني القسمر الاول ـ الحديث الصحيح

عرّ فوا الحديث الصحيح بأنه «الحديث المسند الذي يتصل إسناده بنقل العدل الضابط عن العدل الضابط ، حتى ينتهي إلى رسول الله عليه أو إلى منتهاه من صحابي أو من دونه ، ولا يكون شاذاً ولا معللاً » (١). وفي هذا التعريف أمور تنبغي ملاحظتها :

1 - أن الحديث الصحيح «مسند» (٢) - وهو ما اتصل إسناده من راويه إلى منتهاه - ولذلك يقال في وصفه أيضاً: إنه متصل أو موصول: فالحديث المرسل الذي سقط منه الصحابي فقد الاتصال في السند، فهو على الأرجح ضعيف وليس بصحيح. وكذلك الحديث المنقطع ليس بصحيح، لأن رجلاً سقط من إسناده، أو لأن رجلاً مبهماً ذكر في هذا الإسناد، والإبهام أشبه بالسقوط. وقل مثل ذلك في «المعضل» لأنه الحديث الذي سقط من إسناده اثنان فأكثر.

١ :ختصار علوم الحديث ٢١ ٠

٣ ويفرق العلماء احيانا بين المسند والمتصل ، بعلاحظة الرفع في المسند ، فهو مرفوع الى النبي صلى الله عليه وسلم ، أما المتصل فهر ما اتصل سنده بسماع كل واحد من رواته ممنفوقه سواء أكان مرفوعا إلى النبي أم موقوفا على التابعي : « راجع التدريب ٦٠ » وسنعرض لهذا للوضوع بشيء من التفصيل في القسم المسترك بين الصحيح والحسن والضعيف .

٢ – أن الحديث الصحيح لا يكون «شاذاً « وهو ما رواه الثقة محالفاً
 واية الثقات ، كما سنرى في بحث الشذوذ .

٣ – أن الحديث الصحيح لا يكون معللاً – وهو الذي اكتشفت فيه
 علة خفية تقدح في صحته ، وإن كان يبدو في الظاهر سليماً من العلل .

خان رجال السند في الصحيح كلهم عدول ضابطون. فإن فقدت في أحدهم صفة من صفات العدالة أو الضبط ضعنف الحديث ولم يصحح. وقد عرفنا في ( فصل شروط الراوي ) المراد من العدالة والضبط .

والصحيح على قسمين : صحيح لذانه وصحيح لغيره . فالصحيح لذاته هو ما اشتمل من صفات القبول على أعلاها ، أما الصحيح لغيره فهو ما صُحّح لأمر أجنبي عنه ، إذا لم يشتمل من صفات القبول على أعلاها ، كالحسن فانه إذا رُوي من غير وجه ارتقى بما عضده من درجة الحسن إلى منزلة الصحة (١) .

وكما يوصف الصحيح بأنه مسند ومتصل ، يوصف بأنه متواتر أو آحادي ، وبجوز وصفه بأنه غريب أو مشهور (٢) . وسرى أن ثمة ألقاباً يشترك فيها كل من الصحيح والحسن ، وأن اصطلاحات أخرى تشمل الصحيح والحسن والضعيف .

فالمتواتر هو الحديث الصحيح الذي يرويه جمع يحيل العقل والعادة تواطؤهم على الكذب ، عن جمع مثلهم في أول السند ووسطه وآخره (٣) . وإنما قلنا في

١ قواتمه التحديث ٥٦ .

اختصار علوم الحديث ٢١ ٠

شرج النخبة ٣ ٠

التعريف: «جمع محيل العقل والعادة تواطؤهم على الكذب » لنتخلص من تلك الآراء المتضاربة حول تحديد عدد هذا الجمع تحديداً « يغياً » ليس عليه دليل صريح . فمنهم من يرى أن أقل العدد الذي يثبت به التواتر: أربعة ، لقوله تعالى «لولا جاؤوا عليه بأربعة شهداء» (۱) في الشهادة على حصول الزنى ، ومنهم من يقول : خمسة ، كما في آيات الملاعنة (۲) . ومنهم من يقول : خمسة ، كما في آيات الملاعنة (۲) . جمعاً إلا بها أو بما فوقها . ومنهم من يقول : اثنا عشر ، لقوله تعالى «وبعثنا منهم اثني عشر نقيباً » (۳) ومنهم من يقول : عشرون ، لقوله تعالى الوبعنن منكم عشرون صابرون يغلبوا مئتن » (أنا ومنهم من يقول : عشرون ، لقوله أربعون ، لقوله تعالى «يا أيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين » (٥) وكان عددهم عند نزول الآية قد بلغ أربعين رجلاً بإسلام عمر ، ومنهم من يقول : سبعون ، لقوله تعالى «واختار موسى قومه سبعين رجلاً لميقاتنا » (١) وقال بعضهم : بل ثلاث مئة وثلاثة عشر رجلاً وامرأتان ، على عدد أهل بلر . وهذه الاستدلالات كلها — وإن تك مستنبطة من القرآن — بدر . وهذه الاستدلالات كلها — وإن تك مستنبطة من القرآن —

١ سورة النور ١٣٠.

وذلك في قوله تعالى في سورة ألنور و والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء الا أنفسهم فشهادة احدهم اربع شهادات بالله انه لمن الصادقين • والخامسة أن لعنة الله عليه أن كان من الكاذبين • ويدرأ عنها العذاب أن تشهد اربع شهادات بالله أنه لمن الكاذبين • والخامسة أن غضب الله عليها أن كان من الصادقين » الآيات ٦ - ٩ •

٣ سورة المائدة ١١٠

٤ سبورة الأنفال ٦٥٠

د سورة الأنفال ٦٤٠

٣ سورة الأعراف ١٥٥٠

ليست صريحة الدلالة ، لأن لكل عدد منها علاقة بالحادثة الحاصة الني ذكر فيها . فالأرجح في تعريف المتواتر أن يلاحظ فيه مجرد روابته عن جمع يحيل العقل والعادة تواطؤهم على الكذب ، من غير محاولة لتعيين عدد هذا الجمع . وقد قال ابن حجر : « لا معنى لتعيين العدد على الصحيح » (١).

وينقسم المتواتر إلى لفظي ومعنوي ، فالمتواتر اللفظي هو الذي رواه الجمع المذكور في أول السند ووسطه وآخره بلفظ واحد ، وصورة واحدة وهو كما يقول ابن الصلاح : «عزيز جدا ، بل لا يكاد يوجد . ومن سئل عن إبواز مثال لذلك أعياه تطلبه» (٢) . والأكثرون على أنه – باشتراط المطابقة اللفظية فيه من كل وجه – يستحيل وجوده في غير القرآن الكريم. وبعض العلماء يوكدون أن في الحديث النبوي نفسه غير قليل من المتواتر اللفظي ، ويسوقون للدلالة على ذلك أمثال حديث انشقاق القمر ، ومن كذب على متعمدا ، ومن بني لله مسجدا ، والشفاعة ، وأنين الجذع ، والمسح على الحفين ، والإسراء والمعراج ، ونبع الماء من أصابعه على الحفين ، والإسراء والمعراج ، ونبع الماء من أصابعه على الخين ، ورد عين قتادة ، وإطعام الجيش الكثير مسن السراد القليل (٣) . ومن الذين ذهبوا إلى هذا السرأي السيوطي (١٤)

١ شرح النخبة ٣

٢ غير أن أبن الصلاح يستثني من ذلك حديث « من كذب علني متعمدا فليتبوأ مقعده من النار »
 ويذكر من رواته أثنين وستين من الصحابة ٠ ( قارن بالتدريب ١٩٠ ) ٠

٣ انظر تفصيل ذلك في التدريب ١٩٠٠

عو العلامة عبد الرحمن جلال السيوطي ( - ٩١١ م ) صاحب التصانيف الكثيرة في التفسير
 والحديث واللغة ، وله في مصطلح الحديث الفية ، وتدريب الراوي \*

في «الأزهار المتناثرة ، في الأخبار المتواترة» (١) ، والقاضي عاض في «الشفاء» . وبعدو أن الحافظ ابن حجر نفسه بجنح إلى هذا المذهب . فقد ذكر في شرح النخبة «أن من أحسن ما يقرر به كون المتواتر موجوداً . وجود كثرة في الأحاديث ، أن الكتب المشهورة المتداولة بأيدي أهل العلم شرقاً وغرباً ، المقطوع عندهم بصحة نسبتها إلى مصنفيها ، إذا اجتمعت على إخراج حديث وتعددت طرقه تعدداً تحيل العادة تواطؤهم على الكذب إلى آخر الشروط ، أفاد العلم اليقيني بصحته إلى قائله» (١) . وأشار في «شرح البخاري» إلى أن «حديث من كذب علي متعمداً» رواه أكثر من أربعين صحابياً ، بينهم العشرة المبشرون بالجنة (١٠) .

أما المتواتر المعنوي فمن الواضح أنه لا يشترط في روايته المطابقة اللفظية ، وإنما يكتفى فيه بأداء المعنى ولو اختلفت رواياته ، عن الجمع الذين يحيل العقل والعادة تواطؤهم على الكذب . وهو كثير جداً ليس في وسع أحد إنكاره . ومثاله : « أحاديث رفع اليدين في الدعاء » فقد روي عنه على السيوطى في جزء لكنها في قضايا مختلفة ، الدعاء . وقد جمعها السيوطى في جزء لكنها في قضايا مختلفة ،

۱ التدريب ۱۹۰

٢ شرح النخبة ٤ ــ ٥ ٠

العشرة المبشرون بالجنة هم : « الخلفاء الراشدون الأربعة ثم سعد بن أبي وقاص ، وسعيد بن زيد بن عمرو بن تغيل ، وطلحة بن عبيد الله ، والزبير بن العوام ، وعبد الرحمن بن عوف ، وأبو عبيدة عامر بن الجراح » • وقال بعض العلماء : « روى هذا الحديث اكثر من مئة نفس، وفي شرح النوري لصحيح مسلم : رواه نحو مئتين • قال الحافظ العراقي : « وليس في هذأ المتن بعينه ، ولكنه في مطلق الكذب • والخاص بهذا المتن رواية بضعة وسبعين صحابيا منهم العشرة المبشرون ، وقد سرد السيوطي أسماءهم ( في التدريب ١٩٠ ) •

فكل قضية منها لم تتواتر ، والقدر المشترك فيها – وهو الرفع عند الدعاء – تواتر باعتبار المجموع (١) . ويرى بعضهم أن تلك الأحاديث التي يستشهد بها نفر من العلماء على وجود التواتر اللفظي ليست في الحقيقة إلا متواترة المعنى ، ولكن استفاضة محتواها واشتهاره غطيا على اختلاف الروايات في بعض ألفاظها .

ومن علماء الحديث من لا يرى بأساً في أن يكون المتواتر المعنوي في أوله آحادياً (٢) ، ثم يشتهر بعد الطبقة الأولى ويستفيض ، فيسلكون حديث «إنما الأعال بالنيات » في عداد ما تواتر معنى ، مع أنه لم يروه إلا عمر ابن الحطاب ، ولم يروه عن عمر إلا علقمة ، ولم يروه عن علقمة إلا محمد بن إبراهيم التيمي ، ولم يروه عنالتيمي إلا يحيى بن سعيد الأنصاري، وإنما طرأت له الشهرة من عند محيى (٣) .

والمحدثون لا يذكرون «المتواتر» باسمه الخاص المشعر بمعناه، وإنما يتبعون فيه الفقهاء والأصوليين: «لأن التواتر ليس من مباحث علم الإسناد، إذ علم الإسناد يبحث فيه عن صحة الحديث أو ضعفه ليعمل به أو يترك من حيث صفات الرجال وصيغ الأداء، والمتواتر لا يبحث عن رجاله، بل يجب

۱ التدريب ۱۹۱۰

٢ والحديث الآحادي \_ في الاصطرح \_ ما لم يجمع شروط التواتر ، وقد يتفرد به واحد فيكون غريبا او يعزز برواية اثنين فأكثر فيكون عزيزا ، أو يستفيض فيكون مشهورا • فلا يفيد وصفه بالآحادي أنه خبر الواحد دائما • ( وقارن بشرح النخبة ٦ ) •

٣ التدريب ١٨٩ وقارن بتوضيع الافكار ١ / ٢٤ ٠

العمل به من غار بحث » (۱) .

ولا خلاف بين المحدثين في أن كلاً من المتواتر اللفظي والعنوي يوجب العلم القطعي اليقيني ، وإنما هم يختلفون في الحديث الصحيح الآحادي هل يفيد الظن أم القطع ، فالنووي في «التقريب» يراه ظني الثبوت ، وأكثر أهل الحديث يقطعون منه بما أخرجه الشيخان ، البخاري ومسلم ، وبعضهم يرجحون أن الآحادي الصحيح ، سواء أأخرجه الشيخان أم سواها ، يفيد العلم القطعي اليقيني كالمتواتر بقسميه على حد سوا . قال ابن حزم (٢) : « إن خبر الواحد العدل عن مثله إلى رسول الله على العلم والعمل معاً » (٣) .

ورأي ابن حزم أجدر بالاتباع ، إذ لا معنى لتخصيص أحداديث الصحيحين بإفادة القطع ، لأن ما ثبتت صحته في غيرها ينبغي أن يحكم عليه عليه عليه ، فإ للكتابين من منزلة خاصة في قلوب المؤمنين لا ينبغي أن يقلل من قيمة الصحيح في الكتب الأخرى ، كإ أنه لا معنى للقول بظنية الحديث الآحادي بعد ثبوت صحته ، لأن ما اشرط فيه لقبول صحته يزيل كل معاني الظن ، ويستوجب وقوع العلم اليقيني به (٤) .

والحديث الصحيح يسمى «غريباً» إذا تفرّد بروايته واحد ثقة ، وتكون

١ شرح النخبة ٤ ٠

٢ هو علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري ، عالم الأندلس في عصره • أشهر مصنفاته
 د المحلى » و د الفصل في الملل والأهواء والنحل » • توفي سنة ٤٥٦ •

٣ الاحكام ١١٩/١ ــ ١٣٧ وفيه بحيث قيم في هذا الموضوع • وانظر اغائة اللهفان لابن القيم
 ١٦٠ ( ط. الميمنية بالقاهرة ) •

٣٩ قارن بالباعث الحنيث ٣٩

غرابته في المتن تارة ، وفي الإسناد تارة أخرى (١) .

ويسمى « مشهوراً » إذا اشتركت جاعة في روايته عن الشيخ الثقة (٢) .

ومن غريب أمر المحدثين أن بعضهم اشترط، في تعريف الصحيح، أن يكون «عزيزاً» (٣)، واليه يومئ كلام الحاكم أبي عبد الله في علوم الحديث حيث قال: «وصفة الحديث الصحيح أن يرويه عن رسول الله علين صحابي زائل عنه اسم الجهالة، وهو أن يروي عنه تابعان ثم يتداوله أهل الحديث بالقبول إلى وقتنا هذا، كالشهادة على الشهادة (٤)». ولا حاجة إلى هذا الاصطلاح الحاص بعد الذي أوضحناه من تفرقة العلماء بين تعديل الراوي وتزكية الشاهد.

والإمام البخاري هو أول من صنف في «الصحيح المجرد» الذي يخلو من الارسال والانقطاع والبلاغات. أما التعاليق التي أدخلها في «جامعه» فما أوردها إلا استئناساً ، واستشهاداً ، فذكرها فيه لا يخرجه عن كونه جرد الصحيح (٥٠). ولا يعد الإمام مالك أول من صنّف في الصحيح ، لأنه لم يفرده بل أدخل فيه — تبعاً لمنهجه — المراسيل والمقاطيع والبلاغات. ثم تلا البخاري تلميذه الإمام مسلم في تصنيف الصحيح (٢٠)، وتتابع التأليف بعد ذلك في الصحيح تلميذه الإمام مسلم في تصنيف الصحيح (٢٠)، وتتابع التأليف بعد ذلك في الصحيح

١ سيأتي تفصيل ﴿ الغريب » في القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف ٠

٢ وسنزيد و المشهور » تفصيلا في القسم المشترك أيضا .

٣ وهو - كما سنرى - الحديث الذي لا يرويه أقل من أثنين ، وسمي بذلك أما لقلة وجوده
 وأما لكونه عز : أي قوي بمجيئه من طريق أخرى ( شرح النخبة ٥ ) .

عرفة علوم الحديث ٦٢ وقارن بـ ( شرح النخبة ٥ ) ٠

۰ ۱ التدریب ۲۶ ـ ۲۰

٦ التدريب ٢٥٠

وما يقاربه على النحو الذي فصلناه في فصل « أهم كتب الرواية » .

غير أن درجة الصحة ليست واحدة في كل ما سمي صحيحاً ، ولا في جميع الكتب المشتملة على الصحيح ، بل المحدثون يعرفون الصحيح والأصح ، كما سنرى أنهم يعرفون الضعيف والأضعف ، وهم يعتقدون أن رتب الصحيح تتفاوت بتفاوت الأوصاف المقتضية للتصحيح في القوة (١) ، ولم يسع النووي ، نجاه هذا التفاوت ، إلا أن يقسم الصحيح سبعة أقسام : 1 - 1 علاها ما اتفق عليه البخاري ومسلم ، 1 - 1 مم ما انفرد به مسلم ، 1 - 1 ما كان على شرطهما وإن لم يخرجاه ، 1 - 1 على شرط البخاري ، 1 - 1 على شرط مسلم ، 1 - 1 ما صححه غيرها من الأثمة (١) .

وتتفاوت كذلك رتب الصحيح بتفاوت الأمصار التي روت. ، ويوشك أكثر العلماء أن بجزموا بأن أصح الأحاديث ما رواه أهل المدينة فهي دار السنة المشرفة قال ابن تيمية (٣): « اتفق أهل المدينة على أن أصح الأحاديث ما رواه أهل المدينة ، ثم أهل البصرة ، ثم أهل الشام» ، وقال الخطيب : «أصح طرق السنن ما يرويه البصرة ، ثم أهل الشام» ، وقال الخطيب : «أصح طرق السنن ما يرويه

١ شرح النخبة ٩ ،

٢ قواعد التحديث ٥٩ ، وقد نقله القاسمي من التدريب ٣٧ ٠

٣ هو الامام المجد شبيخ الاسلام تقي الدين أحمد بن تيمية الحرائي الدمشقي صاحب التاليف
 الكثيرة المفيدة • وتوفي سنة ٧٢٨ • وقد وضع المستشرق الفرنسي هنري لاوست كتابا قيما
 في سيرة ابن تيمية وعقائده السياسية والاجتماعية •

Henri Lacust, Essai sur les doctrines sociales et politiques d'Ibn Taimiya.

أهل الحرمين مكة والمدينة ، فإن الندليس عنهم قليل ، والكذب ووضع الحديث عندهم عزيز . ولأهل اليمن روايات جيدة ، وطرق صحيحة ، إلا أنها قليلة ، ومرجعها إلى أهل الحجاز أيضاً . ولأهل البصرة من السن الثابتة بالأسانيد الواضحة ما ليس لغيرهم مع إكثارهم ، والكوفيون مثلهم في الكثرة ، غير أن رواياتهم كثيرة الدغل ، قليلة السلامة من العلل . وحديث الشامين أكثره مراسيل ومقاطيع ، وما اتصل منه مما أسنده النقات فإنه صالح ، والغالب عليه ما يتعلق بالمواعظ » (١) .

واختلف أئمة الحديث في أصح الأسانيد ، فذكر كل منهم ما أدى اليه اجتهاده . ولكل صحابي رواة من التابعين ، ولهم أتباع وأكثرهم ثقات ، فلا ممكن أن يُقطع الحكم في أصح الأسانيد لصحابي واحد (٢) .

وقد يعدل نقاد الحديث عن قولهم «حديث صحيح» إلى قولهم : «صحيح الإسناد» ، قاصدين من ذلك إلى الحكم بصحة السند من غير أن يستلزم صحة المتن ، لجواز أن يكون في المتن شذوذ أو علة . وإذا أرادوا صحة السند والمتن معاً أوردوا العبارة مطلقة فقالوا : « هذا حديث صحيح » . وهذه العبارة المطلقة أرقى من قولهم : «صحيح الإسناد» بهذا التقييد . ولذلك قال السيوطى في ألفيته :

١ ذكره القاسمي في قواعد التحديث ٥٨٠٠

٢ معرفة علىم الحديث ٤٥ ـ ٥٥ وقارن بتوضيح الافكار ١ / ٣٣ ، وقد نصوا \_ مع ذلك \_
 على أسانيك جمعها العلامة أحمد شاكر وزاد عليها قليلا ، ( انظر الباعث الحثيث ٢٢ ـ ٣٥ ) ،

والحكم بالصحة للإســناد والحسن دون المتن للنقاد لعلم أو لشذوذ ، واحكُم للمثن إن أطلق ذو حذظ منمي (١١)

وإذا قال المحدثون : «أصح شيء في الباب كذا » فلا بلزم من هذا التعبير صحة الحديث ، فانهم يقولونه وإن كان الحديث ضعيفاً ، ومرادهم أرجح ما في الباب أو أقله ضعفاً (٢) .

Ç

١ - الفية السيوطي ، البيتان ١٠٤ و ١٠٥ ص ٥٥ ( وانظر الهامش أيضا ) ٠

٣ قواعد التحديث ٥٩ نقلا عن النووي ٠

رَفْحُ معبر (الرَّحِمْ) (النَجْنَّ يُّ (أَسِلَنَرُ (لِنَزْرُ (الِنْوَدُ كَرِسَ

## الفصَّل الشَّالِث القسمر الثاني - الحديث الحسن

الحديث الحسن هو ما اتصل سنده بنقل عدل خفيف الضبط، وسلم من الشذوذ والعلة (١). وأهم ما في هذا التعريف ، لرفع الالتباس بين الصحيح والحسن ، أن العدل في الحسن خفيف الضبط ، بينا هو في الصحيح تام الضبط . وكلا التقسيمين سالم من الشذوذ والعلة ، وكلاهما عتج به ويستشهد بمضمونه .

والحديث الحسن نوعان : حسن لذاته ، وحسن لغبره .

وإذا أطلق الحديث الحسن الصرف إلى الحسن لذاته ، فلا داعي إلى تعريفه مرة أخرى . وإنما سمي «حسناً لذاته »لأن حسنه ناشىء من شيء داخل فيه ، ذاتي له ، لا من شيء خارج عنه (٢) : فهو قد بلغ – بنفسه – درجة الصحيح في شروطه ، وإن كان أخف منه بضبط رجاله .

أما الحسن لغيره فهو ما في إسناده مستور لم تتحقق أهليته ولا عدم أهليته غير أنه ليس مغفلاً كثير الخطأ ولا متها ً بالكذب ، ويكون متنه معضداً بمنابع

١ قارن شرح النخبة ١١ بالفية السيوطي ٤٢ هامش ٠

٢ شرح النخبة ١١ ٠

أو شاهد (۱) . ويدور حول تعريف الحسن بقسميه جدل لا نرى ضرورة للمخوض غيه ، ولا ثمرة ترجى منه (۲) .

و «جامع الترعذي» أصل في معرفة الحديث الحسن وإن أخذوا عليه تعريفه له . وهو الذي نوه بذكره (٣) . وهو أول من عُرف أنه قسم الحديث إلى صحيح وحسن وضعيف . والضعيف عندهم كان على نوعين : ضعيف ضعفاً لا يمتنع العمل به ، وهو يشبه الحسن في اصطلاح الترمذي، وضعيف ضعفاً يوجب تركه ، وهو الواهى » (١) .

وفي «جامع الترمذي» عبارتان يحسن أن تفها بوضوح ، وإلا أوقعتا القارئ في اللبس والإبهام ، إحداها : حديث حسن صحيح ، والأخرى حديث حسن صحيح غريب . وأفضل ما يجاب به عن الأولى أن الرواية التي وصفت

١ توضيع الأفكار ١ / ١٨٨ • رسنتكلم في ( القسم المسترك بين الصحيح والحسن والضعيف )
 عن كل من المتابع والشاهد • وحسبنا الآن ان نفهم من هذين اللفظين مجرد اعتضاد الحسن
 لغيره برواية آخرى مماثلة تتابع لفظه ، أو تشهد لمعناه ، ليصبح سالحا للاعتبار •

٧ تناول هذا الجدل تعريف الخطابي للحسن ، وماخذ العلماء عليه ، ثم تعريف الترمذي ونقدهم له ، ثم محاولة التوفيق بين التعريفين : ( انظر على سبيل المثال التدريب ٤٩ – ٥٢ ) . وقد علل المحدثون هذا الاضطراب في تعريف الحسن بتوسط هذا المصطلح بين الصحيح والضعيف عند الناظر ، حتى كأنه شيء ينقدح في نفس الحافظ وربما قصرت عبارته عن بيانه . أما نحن ففضلنا أن نختصر الطريق فتركنا الجدل واخترنا ما بدا لنا أبسط التعاريف وأضبطها لحدود الحسن .

٣ اختصار عبوم الحديث وشرحه ١٣٠٠

إلى من قول شيخ الاسلام ابن تيمية في اجدى فتاويه « قواعد التحديث ٨٣ » .

«بالحسن» ثبتت من طريق أخرى لها شروط «الصحة» ، فما يقول فيه الترمذي : «حسن صحيح» أعلى عنده من الحسن ودون الصحيح (۱) وقد أزال الحافظ ابن حجر كل إشكال حول هذا البحث حين قال : «وشيئه ذلك قولهم في الراوي : صدوق فقط ، وصدوق ضابط ، فإن الأول قاصر على درجة رجال الصحيح والثاني منهم . فكما أن الجمع بينها لا يضر ولا يُشكل فكذلك الجمع بين الصحة والحسن » (۲) .

وأما وصف الحسن الصحيح بالغرابة فقائم على أن الصحيح يروى أحياناً من وجه واحد فيكون غريباً ، فالحسن الذي هو دون الصحيح أجدر أن يوصف كذلك بأنه غريب . ولابن حجر مذهب آخر في تعليل هذا المصطلح ، فهو يرى أن الترمذي «لم يعرف الحسن مطلقاً ، وإنما عرفه بنوع خاص منه وقع في كتابه ، وهو ما يقول فيه : «حسن» من غير صفة أخرى ، وذلك أنه يقول في بعض الأحاديث : حسن ، وفي بعضها : صحيح ، وفي بعضها : عرب ، وفي بعضها : صحيح ، وفي بعضها : صحيح غريب ، وفي بعضها : طمن صحيح ، وفي بعضها : صحيح غريب ، وفي بعضها : عنن عرب . وتعريفه إنما وقع على الأول فقط ، وعبارته تُرشد ولى ذلك حيث قال في آخر كتابه : «وما قلنا في كتابنا هذا : حديث حسن ، فانما أردنا به حسن إسناده عندنا ، إذ كل حديث يروى لا يكون راويه متهماً بكذب ويتروى من غير وجه نحو ذلك ، ولا يكون شاذاً ، فهو عندنا : حديث حسن ، متهماً بكذب ويتروى من غير وجه نحو ذلك ، ولا يكون شاذاً ، فهو عندنا : حديث حسن » . فعرف بهذا أنه إنما عرف الذي يقول

١ اختصار علوم الحديث ٤٧ -

٣ ذكوه في التدريب ٥٣٠

فيه: حسن فقط. أما ما يقول فيه: حسن صحيح ، أو حسن غريب ، أو حسن غريب ، أو حسن صحيح غريب ، فلم يعرّج على تعريف ما يقول فيه: صحيح فقط ، أو غريب فقط. وكأنه ترك ذلك استغناء لشهرته عند أهل الفن، واقتصر على تعريف ما يقول فيه في كتابه: حسن فقط ، إما لغموضه وإما لأنه اصطلاح جديد. ولذلك قيده بقوله: «عندنا»، ولم ينسبه إلى أهل الحديث كما فعل الحطابي (١) » (٢).

والحسن لذاته إذا رُوي من وجه آخر، ترقى من الحسن إلى الصحيح لقوته من الجهتن، فيعتصد أحدها بالآخر، وذلك لأن الراوي في الحسن متأخر عن درجة الحافظ الضابط مع كونه مشهوراً بالصدق والسر، فإذا رُوي حديثه من غير وجه ، ولو وجهاً واحداً ، قوي بالمتابعة وزال ما كان نحشى عليه من جهة سوء حفظ راويه ، فارتفع حديثه من درجة الحسن إلى الصحيح . مثاله حديث : « لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة » فان طريق هذا المن : محمد ابن عمرو عن أبي سلمة ، عن أبي هريرة عنه على الحديث حسن متهم في الحفظ والضبط والاتقان وإن وثقه كثيرون . فهذا الحديث حسن لذاته وصحيح لغيره ، لأنه مروي عن شيخ محمد وعن شيخ شيخه ،

الخطابي هو الحافظ حمد ــ بفتح الميم بغير همزة كما رواه عبد الله انه سئل الخطابي عن اسمه فقال : اسمي حمد ، ولكن الناس كتبوا أحمد فتركته عليه • والخطابي فقيه أديب محمت له مؤلفات منها : « ممالم السنن » على أبي داوود ، وهو مطبوع • وله « اعلام السنن » في شرح البخاري ، وغير ذلك توفي سئة ٣٨٨ بمدينـة بست واليها ينسب أحيانـا فيقال : « البستي » •

٢ - شرح النخبة ١٢ •

وقد رواه أيضاً عن أبي هريرة كثيرون منهم الاعرج بن هرمز وسعي. المقبري (١) .

وإلى جانب الترمذي الذي كان أول من نوه بالحديث الحسن نجد في الطبقة التي سبقته كأحمد والبخاري ، وفي متفرقات من كلام مشايخه ، أحاديث تغلب عليها صفة الحسن (٢) ، فهي دون الصحيح ، وأعلى من الضعيف . ونحن لا نستغرب وجود الحسن في صحيح البخاري – فضلاً عن مسند أحمد – بعد أن أوردنا حجة الذهبي في أن ، الحسن نوع من الصحيح .

ويرى ابن الصلاح أن من مظان الحسن «سنن أبي داوود» ، لأنه يروي عنه أنه قال: « ذكرت الصحيح وما يشبهه ويقاربه ، وما كان فيه وهن شديد بيئته . وما لم أذكر فيه شيئاً فهو صالح ، وبعضها أصح من بعض » (۳) . فيعقب ابن الصلاح على عبارة أبي داوود هذه بقوله : «فا وجدناه مذكوراً (مطلقاً) وليس في واحد من الصحيحين ولانص على صحته أحد ، فهو حسن عند أبي داوود» (٤) . وظاهر أن تعقيب ابن الصلاح مستمد من منهجه الذي سار عليه من ضرورة منع المتأخرين من الحكم على حديث ما بالصحة إذا لم يكن في أحد الصحيحين ولم ينص أحد من الأئمة على صحته . ولذلك يرى أن ما صححه الحاكم من الأحاديث ، ولم نجد فيه لغره من المعتمدين تصحيحياً ولا

۱ التدریب ص ۵۷ ۰

٢ اختصار علوم الحديث وشرحه ٤٣٠٠

٣ التدريب ٥٥ وقارن بتوضيع الافكار ١ / ١٩٦٠

٤ اختصار علوم الحديث ٤٤٠

تضعيفاً حكمنا بأنه حسن ، إلا أن يظهر فيه علة توجب ضعفه . والحر ما ذهب اليه الحافظ العراقي (١) من إباحة الحكم بالصبحة أو الضعف على حديث ما للخبير المنسرس الذي يستطيع أن يدقق في الفحص عن الأسانيد والعلل (٢) .

وللبغوي (٣) في كتابه «مصابيح السنة» اصطلاح حاص في تمييز الصحيح والحسن ، فأما الصحيح فهو ما أخرجه الشيخان أو أحدها ، وأما الحسن فهو ما رواه أبو داوود والترمذي وأشباهها . وقد اعترض عليه كثيرون ، ولم يجدوا مسوغاً لاصطلاحه الحاص ، ولا سيا لأن «مصابيحه» لم تخل ، كما قال النووي ، من الأحاديث المنكرة التي انفرد بروايتها راو ليس بالعدل ولا بالضابط (٤) .

## ألقاب تشمل الصحيح والحسن:

حين يصف النقاد حديثاً ما «بالصحة» أو «الحُسن» يرونه – في الوقت نفسه – صالحاً للاتصال بألقاب أخرى توحي جميعاً بقبوله وإمكان الاحتجاج به: ومن هذه الألفاظ المستعملة في الخبر المقبول: جيد، ومجوّد، وقوي، وثابت، ومحفوظ، ومعروف، وصالح، ومستحسن.

ويلاحظ في هذه الألقاب أن المعنى اللغوي أغلب عليها من مصطلح

١ مو العلامة الحافظ عبد الرحيم بن الحسين، زين الدين البندادي العراقي، كان اماما مقرئا فقيها اصوليا شافعي المذهب • له كتب كثيرة في علوم الحديث ، والفيته مشهورة • توفي سنة
 ٨٠٦ •

٢ الباعث الحثيت ٢٩ •

٣ - هو الحافظ أبو محمد الحسين بن مسعود الفراء البغوي ، سنة ٥١٦ ،

٤ التدريب ٥٥ ٠

المحدثين: ففيها تنوع في التعبر يتجلى بوضوح في الألفاظ الأربعة الأولى، عندما يقارن المجوّد بالجيد ، والثابت بالقوي . ويستأنس لذلك بقول الإمام أحمد: «أجود الأسانيد الزهري عن سالم عن أبيه ، عوضاً عن «أصح الأسانيد» (١) وقد حكى ابن الصلاح هذه العبارة عن أحمد كه أخرجها عنه الحاكم أبو عبد الله ، فاستنتج منها بعض العلماء أن ابن الصلاح يرى التسوية بين الجيد والصحيح (٢) . ثم إن الترمذي عبر أحياناً بقوله : « هذا حديث جيد حسن » بدلاً من عبارته المشهورة التي أشرنا اليها «حسن صحيح» ، وكأنه عدل عن اصطلاحه المشهور لارتقاء الحديث عنده عن الحسن لذاته وتردده في بلوغ الصحيح ، فهو حسن لذاته وصحيح لغيره . وذلك يعني أن التعبر بالجودة يشمل الحسن كالصحيح .

ونخيّل الينا أن السيوطي يرمي إلى هذا حين يقول: « إلا أن الجهبذ منهم لا يعدل عن صحيح إلى جيد إلا لنكتة ، كأن يرتقي الحديث عنده عن الحسن لذاته ويتردد في بلوغه الصحيح ، فالوصف به أنزل رتبة منالوصف «بصحيح»

معرفة علـوم الحديث ٥٤ • ومـا يستانس بـه أيضا عـلى غلبة المعنى اللغوي عـلى هذه الألقاب تعبير المحدثين عما يعجبهم من الروايات « بجياد الاحاديث وعيونها » = الجامع V / 172 أو قول أحدهم : « لاحديث أجود من هذا » = الجامع V / 172 • بل بلغ بهم الانطباع بلغة الحديث ومصطلحه أن صاروا يحكمون على ما يستحسنونه من الآراء والتوجيهات يمثل قولهم : « هذا جيد حسن » = التوضيح V / 172 •

وحتى في التدليس \_ وهو من أسباب ضعف الحديث كما سنرى \_ استخدم النقاد لغظي الجودة والتجويد • يقولون : جود السند اذا أسقط منه الضعفاء وذكر الأجواد على طريقة تدليس التسوية ( انظر توضيع الأفكار ٦١ / ٣٧ ) •

١ التدريب ٥٨ ٠

وكذا القوي » (١) . ولا بد أن يسترعي انتباهنا قوله في ختام عبارته : «وكذا القوي » ، فهو يسوي بين «الجودة » و «القوة » ، فلا يتعذر علينا – قياساً على هذا – أن نرى التساوي أوضح بين «التجويد» و «الجودة » و بين «الثبوت » و «القوة » ، فهي جميعاً صفات للحديث المقبول ، سواء أكان صحيحاً أم حسناً .

وفي تعريف كل من الحسن والصحيح نبهنا على سلامتها من الشذوذ، فلا يكون أحدها شاذاً ولا منكراً ، وإنما يوصفان بنقيضيهما وهما المحفوظ والمعروف . قال ابن حجر : «وزيادة راوي الصحيح والحسن مقبولة ، ما لم تقع منافية لن هو أوثق ؛ فإن تحولف بأرجح فالراجح المحفوظ ومقابله الشاذ ، ومع الضعف فالراجح المعروف ، ومقابلة المنكر » (٢) .

أما وصف كل من الصحيح والحسن «بالصالح» فواضح في نفسه ، لأن المراد صلاحيتها للاحتجاج (٣). وعلى هذا يقول المحدثون في «سنن أبي داوود»: إن أحاديثه صالحة ، لأنها تشمل الصحيح والحسن .

وإذا قالوا: «هذا حديث مستحسن» (1) ، فذلك لا يعين أنه «حسن» بالمعنى الاصطلاحي الذي أوضحناه ، بل محتمل الصحة كالحسن ، فليس الحسن إلا الجودة ، ولا الاستحسان إلا الاستجادة . وما كان أيسر هذه التعابير ومشتقاتها على المحدثين! وما كان أدق حسهم عند تمييزها مما يشبهها على ألسنة

۱ نفسه ۸ه ۰

٢ - شرح النخبة ص ١٢ مـ ١٤ وقارن بالفية السيوطي ٩٣ هامش ٠

٣ وربما استعمل في ضعيف يصلح للاعتبار ، ( انظر التدريب ٥٨ ) ٠

٤ الجامع ٧ / ١٣٥ زجه ١ و ٢ -

العامة! قال علي بن المديني: «كنا في مجلس سفيان بن عيبَيْنة فحد ث بحديث عن النبي على بن المديني ، فقال رجل: ما أحسنه! فقال سفيان: ألا قلت: هو أحسن من الجوهر، أحسن من الدر، أحسن من الباقوت، أحسن من الدنيا كلها (١١)!»

ومن المباحث المشتركة بين الصحيح والحسن أن حكمنا بالصحة أو بالحسن على أحد الأسانيد لا يلزم منه حكمنا بذلك على المنن، فقد يكون شاذاً أو معللاً. وقد أشرنا إلى هذا في بحث الصحيح. وإنما ذكرناه ههنا مرة أخرى لنظهرك على شيء من التداخل أو النشابك المنطقي بين الصحيح والحسن ، ولنضع بين يديك مقياساً للمحدثين يراعي الجوهر قبل العرض ، والمضمون قبل الشكل ، حين يقولون : «ما كل ما صح سنداً صح متناً » (٢).

C

١ الجامع ٧ / ١٣٥ وجه ١ •

٢ انظر توضيح الافكار ١ / ١٩٣ والخيم از علوم الحديث ٤٦ ٠

رَفْعُ عِس (لاَرَجِ لِي (النَجْنَّ يَّ (لِسِكْتِر) (لِنَهِزُ) (اِنْفِرُووک مِسِی

# الفصل الترابع الحديث الضعيف

الحديث الضعيف ثالث أقسام الحديث ، وخبر تعريف له هو: دما لم يجتمع فيه صفات الصحيح ولا صفات الحسن (۱). وقد حاول بعضهم أن يجمع الصور العقلية لأقسام الحديث الضعيف من خلال فقده شروط الصحة والحسن فخرج باحدى وثمانين وثلاث مئة صورة (۳۸۱) أكثرها غير واقعي ولا يحمل عنواناً معيناً بين أقسام الحديث الضعيف المصطلح عليها لدى المشتغلين بهذا العلم (۲). ويرى ابن الصلاح أن الصور التي يمكن وقوعها في الحديث الضعيف لا تزيد عن اثنتين وأربعين صورة شرحها وبين طريقة تخريجه لها ، وبها أخذ الحافظ العراقي ؛ ولكننا لن نسرد منها إلا ما أخذ اسها خاصاً به ، فمثله لا يجوز أن نجهله . وأما ما كان منها حالة من حالات الضعف من غير أن يخص باسم معين فإننا منكنفي بمجرد الإشارة الاجالية اليه .

۱ التدريب ۹۹ ۰

٢ وفي هذا التقسيم يقول ابن حجر : د تعب ليس وراءه أرب ٤ ، ألفية السيوطي هامشس ٥٨ .

رَفْعُ عبى(ا*رَعِلِيُّ (النِّجَن*ِيِّ (أَسِلْمُ (الِنْمِوُ (الِنْمِورِ) (أَسِلْمُ (الِنْمِورِ)

## الأول ـ المرسل

المشهور في تعريفه أنه ما سقط منه الصحابي كقول نافع: قال رسول الله عليه كذا ، ونحو ذلك (١) ، الله عليه كذا ، أو فعل كذا ، أو تُعمِل بحضرته كذا ، ونحو ذلك (١) ، فهو إذن مرفوع التابعي مطلقاً ، صغيراً كان أو كبيراً (٢) . وسبب ضعفه فقد الاتصال في السند ؛ وإنما سمي «مرسلاً » لأن راويه أرسله وأطلقه فلم يقيده بالصحابي الذي تحمله من رسول الله عليه المساحدة .

والمرسل ليس حجة في الدين . وهذا هو الرأي الذي «استقر عليه حفاظ الحديث ونقاد الأثر ، وتداولوه في تصانيفهم » (٤) وأشار مسلم في مقدمة صحيحه إلى أن «المرسل في أصل قولنا وقول أهل العلم بالأخبار ليس بحجة » .

وأكثر العلماء يحتجون بمراسيل الصحابة ، فلا يرونها ضعيفة ، لأن الصحابي الذي يروي حديثاً لم يتيسر له سهاعه بنفسه من رسول الله عليه غالباً ما تكون روايته له عن صحابي آخر قد تحقق أخذه عن الرسول عليه نفسة فسقوط الصحابي الآخر من السند لا يضركها أن جهل حاله لا يضعف الحديث ، فشوت شرف الصحبة له كاف في تعديله . قال السيوطي في التدريب :

١ قواعد التحديث ١١٤ .

۲ شرح النخبة ۱۷ ۰

۳ توضیع الافکار ۱ / ۲۸۶ ۰

٤ اختصار علوم الحديث ٥٢ ٠

ا وفي الصحيحين من ذلك – أي من مراسيل الصحابة – ما لا يحصى ، لأن أكثر رواياتهم عن غيرهم علول ، ورواياتهم عن غيرهم تادرة ، وإذا رووها بينوها ، بل أكثر ما رواه الصحابة عن التابعين ليس أحاديث مرفوعة ، بل إسرائيليات أو حكايات أو موتونات » (١) . ويتعذر إنكار مراسيل الصحابة ، فأكثر الرواية عن ابن عباس مرسلة لصغر سنه في حياة رسول الله علي . فقد توفي عليه السلام وسن ابن عباس لا تزيد عن ثلاث عشرة سنة (٢) .

والمرسل مراتب ، أعلاها ما أرسله صحابي ثبت ساعه ، ثم صحابي له روئية فقط ولم يثبت ساعه ؛ ثم المخضرم ، ثم المتقن كسعيد بن المسيب ؛ ويليها من كان يتحرى في شيوخه ، كالشعبي ومجاهد ؛ ودونها مراسيل من كان يأخذ عن كل أحد ، كالحسن . وأما مراسيل صغار التابعين كقتادة ، والزهري ، وحميد الطويل ، فإن غالب رواية هؤلاء عين التابعين (۳) .

۱ التدريب ۷۱ وقارن بشرح التنقيح للقرافي ١٦٤ ( القاهرة ، المطبعة الخيرية سنة ١٣٠٦ ) • وقد أخذ على ابن الصلاح تعليله مراسيل الصحابة برواية بعضهم عن بعض ( اطلاقا ) ، والصواب أن يقال : و ان غالب روايتهم عن الصحابة لاكلها » راجع توضيح الأفكار ٣١٧/١ • ومن العلماء من يشدد في و مرسل الصحابة » ويرى في هذا التعبير تجوزا وتسامحا ، اذ لا مرسل للصحابة على الحقيقة : انظر التوضيح أيضاً ١ / ٢٩٥٠ •

٢ التوضيح ١ / ٢٩١ ولقد تسامل بعض العلماء فقبلوا مراسيل أثمة الحديث ، الموثوق بهم
 المعروف تحريهم ٠ ( انظر التوضيح ايضا ١ / ٣٨٧ ) ٠

٣ قواعد التحديث ١٢٥ ـ ١٢٦ نقلا عن السخاوي في د فتح المغيث على هامش ألفية العراقي الهند ـ دلهي • طبع حجر • وقد اعترض على ذكر الزهري بين صغار التابعين ، لأنه لقي من الصحابة ثلاثة عشر فاكثر • وقال ابن خلكان : انه رأى عشرة من الصحابة : ( انظر التوضيح ١ / ٢٨٥ ) •

والمرسل إذا أسند عن ثقات يتقوى وتنكشف صحته ، إذ يجمع حينئذ صورتين ، صورة الإرسال وصورة الإسناد ، فاذا عارضهما مسند آخر كانا أرجح منه ، لاعتضاد المرسل بالمسند المتصل إلى منتها، (١) .

## الثاني - المنقطع

أشهر تعريف له أنه «الحديث الذي سقط من إسناده رجل، أو ذكر فيه رجل مبهم» (٢). وسبب ضعفه فقده الاتصال في السند، فهو كالمرسل من هذه الناحية.

ومثال ما سقط من إسناده رجل الحديث الذي رواه عبد الرزاق عن الثوري عن أبي إسحاق عن زين بن يثبع عن حذيفة مرفوعاً: « إن وليتموها أبا بكر فقوي أمين » فقد سقط من اسناده شريك بين الثوري وبين أبي إسحاق ، لأن الثوري لم يسمع الحديث من أبي إسحاق مباشرة ، وأبما سمعه من شريك ، وشريك هذا سمعه من أبي إسحاق .

ومثال ما ذكر فيه رجل مبهم حديث: «اللهم إني أسألك الثبات في الأمر» الذي رواه أبو العلاء بن عبد الله بن الشخير عن رجلين عن شداد ابن أوس<sup>(۳)</sup> فمن هما هذان الرجلان ؟ إنها مبهان وقد ذكرا في السند . وقد اتفق في هذا الحديث أنها رجلان اثنان ، وقد تكون الرواية في أحاديث أخر منفردة عن رجل واحد مبهم . والذي يعنينا هنا وصف الابهام في بعض حلقات السند .

١ التوضيع ١ / ٢٨٩ ٠

٢ اختصار علوم الحديث ٥٣ ٠

٣ نفسه ٥٤ وقارن بمعرفة علوم الحديث للحاكم ٢٧٠

وقد يروى الحديث وفي إسناده رجل غير مسمى وليس بمنقطع . مثاله : حدثنا شبخ عن أبي هريرة قال : قال رسول الله على الناس زمان يخير الرجل بين العجز والفجور ، فمن أدرك ذلك الزمان غليخر العجز على الفجور » فمن أدرك ذلك الزمان غليخر العجز على الفجور » ، لأن هذا الرجل المبهم قد ذكر في رواية أخرى فإذا هو أبو عمرو الجدلي ، ولا يقف على هذا النوع من المنقطع إلا الحافظ الفهم المتبحر في الصنعة (١) .

وتماثل المنقطع والمرسل في سبب الضعف ، وهو فقد الاتصال في السند ، جعل الحافظ الحطيب البغدادي يقول في كتابه (الكفاية في علم الرواية) : « والمنقطع مثل المرسل ، إلا أن هذه العبارة تستعمل غالباً في رواية من دون التابعي عن الصحابة ، مثل أن يروي مالك بن أنس عن عبدالله بن عمر ، أو سفيان الثوري عن جابر بن عبدالله أو شعة بن الحجاج عن أنس بن مالك وما أشبه ذلك» (٢). وهذا الاستعال الغالب الذي يشير اليه الحطيب لا يتفق من كل وجه وتعريف المنقطع المذي قدمناه ، فهو اصطلاح خاص بالنسبة إلى وصف يغلب كشيراً على الأحاديث المنقطعة .

#### الثالث \_ المعضل

هو الحديث الذي سقط منه راويان فأكثر بشرط التوالي <sup>(٣)</sup> ، وهو

١ ممرفة علوم الحديث ٢٨ ٠

۲ الكناية ۲۱ ٠

٣ التدريب ٧٣ • أما اذا لم يتوال فهو منقطع كما رأينا في الرجلين المبهمين عن شداد بن أوس •
 وقارن بشرح النخبة ١٨ •

صورة أشد استغلاقاً وإبهاماً من المنقطع ، ومن هنا جاءت تسمينه بالمعضل (۱) . ويعتبر قسماً من المنقطع لكن بوجه خاص لأن كل معضل منقطع ، وليس كل منقطع معضلاً (۲) ونقد الاتصال في سنده هو سبب ضعفه ، كما قلنا في المرسل والمنقطع . ومن المعضل ما أرسله تابع التابعي : مثال ذلك ما رواه الأعمش عن الشعبي قال : «يقال للرجل يوم القيامة : عملت كذا وكذا ؟ فيقول : لا ، فيختم على فيه » لأن الشعبي إنما رواه عن أنس ، وأنس رواه عن رسول الله عليه ، فقد أعضل الأعمش الحديث بإسقاطه أنساً ورسول الله عليه من إسناده (۳) .

والمعضل أسوأ حالاً من المنقطع ، والمنقطع أسوأ حالاً من المرسل ، والمرسل لا تقوم به حجة وإنما يكون المعضل أسوأ حالاً من المنقطع إذا كان الانقطاع في موضع واحد من الإسناد، فأما إذا كان في موضعين أو أكثر فإنه يساوي المعضل في سوء الحال (٤) .

## الرابع - المدلس

المدلس قسمان (°) ، أحدها مدلس الإسناد ، وهو الحديث الذي يؤديه الراوي عمن عاصره ولقيه مع أنه لم يصح له سماعه منه ، أو عمن عاصره ولكنه لم يلقه موهماً أنه سمعه من لفظه . مثال ذلك : قول علي " بن خشرم : كنا عند

١ وهو من حيث الاشتقاق مشكل ( التوضيح ١ / ٣٢٧ ) ٠

۲ تفسه ۱ / ۲۲۲ ۰

٣ اختصار علوم الحديث ٥٥ ٠

١ التوضيع ١ / ٣٢٩ ٠

د التوضيح \ / ۳۵۰ .

سفيان بن عيينة فقال: « قال الزهري كذا » فقيل له: أسمعت منه هذا "قال: حدثني به عبد الرزاق عن معمر عنه » (١). فسفيان قد عاصر الزهري ولقيه: ولكنه لم يأخذ عنه فيصح ساعه منه ، وإنما أخذ عن عبد الرزاق ، وعبد الرزاق أخذ عن معمر : ومعمر أخذ عن الزهري . فالتدليس هنا إسقاط سفيان شيخيه وإبراده الحديث بصيغة توهم سماعه من الزهري مباشرة .

وهذا أشد قسمي التدليس وأشنعهما وأدلهما على الكذب. قال شعبة : « لأن أزني أحب إلي من أن أدلس » (٢) . وقال : « التدليس أخو الكذب » (٣) . وكان الشافعي يرد مطلقاً من عرف بالتدليس في الإسناد ولو مرة واحدة ، ولكن أكثر العلماء على أن الراوي الذي نسب إلى التدليس يقبل من روايته ما صرح فيه بلفظ السماع ، ويرد منها ما كانت عبارته محتملة مبهمة (١) .

وقد تتبع الحاكم البلاد التي أكثرت من رواية هذا القسم من التدليس ، والبلاد التي لم يعرف فيها هذا الكذب في الرواية ، فرأى أن « أهل الحجاز والحرمين ومصر والعوالي وخراسان وأصبهان وبلاد فارس وخوزستان وما وراء النهو – لا يتعرف أحد من أنمتهم دكس ، وأكثر المحدثين تدليساً أهل الكوفة ونفر يسير من أهل البصرة . وأما أهل بغداد فلم يذكر عن أحد من أهلها التدليس ، إلى أبي بكر محمد بن محمد بن سلمان الباغندي الواسطي ، فهو أول من أحدث التدليس بها » (٥٠) .

١ اختصار علوم الحديث ٥٨ •

١ التوضيع ١ / ٣٦٦٠

٣ وقد قال هذا شعبة ، ونقله الشافعي وليس قائلة ( انظر الباعث الحنيث ٥٨ ) ٠

٤ اختصار علوم الحديث ٨٠٠

معرفة علوم الحديث ١١١ – ١١٢ .

أما القسم الثاني فهو تدليس الشيوخ . وهو أن يصف راويه بأوصاف أعظم من حفيقته أو يسميه بغير كنيته ، قاصداً إلى تعبية أموه . من ذلك أن يقول : حدثنا العلامة الثبت ، أو الحافظ الضابط ، ومن ذلك ما رواه أبو بكر بن مجاهد المقرئ عن أبي بكر بن أبي داوود قال: «حدثنا عبد الله بن أبي عبد الله » وعن أبي بكر محمد بن حسن النقاش المفسر قال: «حدثنا محمد بن سند» فنسبه إلى جد له ، ولم ينسبه إلى أبيه ، وهو الاسم الذي يشتهر به (۱) .

ويرى ابن الصلاح أن الحطيب البغدادي «كان لهجاً بهذا القسم في مصنفاته » (٢) ، وينقل عنه بعض الأمثلة في ذلك : منها أن الحطيب يروي في كتبه عن أبي القاسم الازهري ، وعن عبيد الله بن أبي الفتح الفاسي ، وعن عبيد الله بن أحمد بن عمان الصيرفي ، والجميع شخص واحد من مشاخه .

ويروي أيضاً عن الحسن بن محمد الحلال ، وعن الحسن بن أبي طالب ، وعن أبي عمد الحلال ، والجميع شخص واحد .

ويروي كذلك عن أبي القاسم التنوخي ، وعن علي بن المحسن ، وعن القاضي أبي القاسم علي بن المحسن التنوخي ، وعن علي بن أبي علي المعدل، والجميع شخص واحد .

ونحن في الواقع نجل الحافظ الخطيب عن أن يكون قصده تعمية أمر واحد من هؤلاء الشيوخ ، ولكنا لا نكتم استغرابنا من ذكره هذه الاسهاء التي

١ اختصار علوم الحديث ٥٩ ٠

٢ التوضيع ١ / ٣٦٩٠

يصعب معها معرفة الشيخ . مع أنها شخص واحد ، وهو يعلم أنها شخص واحد . وأن كثيرين لا يفطنون لذلك .

ويفرع بعض العلماء عن التدليس أبواباً منعددة عنها ما يسمونه بتدليس العطف . كأن يقول الراوي : حدثنا فلان وفلان ، مع أنه لم يسمع من الثاني المعطوف (١٠) .

ومن ذلك تدليس السكوت ، كأن يقول : «سمعت» أو «حدثنا» أو «حدثنا» أو «حدثنا» مثلاً ، موهماً أنه قد سمع منه ، مع أنه لم يصح له سماع منه .

ومن ذلك تدليس التسوية ، وهو أن يحمله على إسقاط غير شيخه ضعفه أو صغر سنه فيجعل الحديث مروياً عن الثقات فقط ، ليحكم عليه بالقبول والصحة . وهذا شر أنواع التدليس ، لأن فيه تغريراً شديداً . وممن اشتهر بذلك الوليد بن مسلم ، فكان يحذف شيوخ الأوزاعي الضعفاء ولا يذكر إلا الثقات ، فسئل عن ذلك ، فأجاب : إن الأوزاعي أسمى من أن يروي عن مثل هؤلاء ! فقيل له : فإذا روى عن هؤلاء ، وهم ضعفاء ، أحاديث مناكير ، فأسقطتهم أنت وصيرتها من رواية الأوزاعي عن الثقات ، ضعف الأوزاعي ؟ فلم يلتفت الوليد إلى ذلك القول .

وعبارات المدلسين تنطوي على خبث شديد ، فقد يعمد بعضهم إلى لفظ مبهم متشابه يلوي به لسانه تعظيماً لشيخه من خلال تعظيم البلد أو الحي الذي ينسب اليه : كما إذا قال المصري : «حدثني فلان بالأندلس» فأراد موضعاً بالقرافة ، أو قال : « بزقاق حلب » وأراد موضعاً بالقاهرة ، أو

١ - انظر في هذا النوع والنوعين الثالبين ( الباعث الحثيث ) ص ٣٠ ٠

قال البغدادي: «حدثني فلان بما وراء النهر» وأراد نهر دجلة (۱) ، أو قال البغدادي: «حدثني «حدثني قال «بالرقة» وأراد بستاناً على شاطئ دجلة ، أو قال الدمشقي «حدثني بالكرك» وأراد كرك نوح وهو بالقرب من دمشق ، ففي ذلك كله إيهام الرحلة في طلب الحديث . والحافظ ابن حجر يطلق على هذا التسويم اسم «تدليس البلاد» ، ويلحقه به «تدليس الشيوخ» (۲).

وكان بعض المدلسين من أئمة الحديث بجدون في التدليس متعة نفسية ، فلا تحلو لهم الدعابة إلا بهذا الضرب من الرواية المبهمة بخوضون في متساهلين ثم يندمون ويتوبون ، قيل لهشم بن بشير (٣) : ما محملك على التدليس ؛ فقال : «إنه أشهى شيء!» (١٠) . واجتمع نفر من أصحاب هشم هذا يوماً على ألا يأخذوا منه التدليس ، ففطن لذلك ، فكان يقول في كل حديث يذكره : «حدثنا حصين ومغيرة عن إبراهيم » . فلما فرغ قال لحم : هل دلست لكم اليوم ؛ فقالوا : لا . فقال : لم أسمع من مغيرة حرفاً مما ذكرته ، إنما قلت «حدثني حصين ومغيرة » غير مسموع لي ! (٥) .

١ - راجع قصة السمعاني فيما وراء النهر ص ٧٠ ح ٢ من كتابنا هذا ٠

٢ انظر تفصيل هذا في التوضيح ١ / ٣٧٣٠

٣ حو احافظ الكبير حشيم بن بشير بن أبي خازم ، سمع الزهري وعمرو بن دينار ومنصور ابن زاذان وحصين بن عبد الرحمن وأبا بشر وأيوب السختياني وخلقا كثيرا • قال فيه الذهبي : « لا نزاع في أنه كان من العفاظ ، الا أنه كثير التدليس » روى عن جماعة لم يسمع منهم » • توفي سنة ١٨٣ هـ • ( راجع ترجمته في تذكرة العفاظ ١ / ٢٤٨ ) •

٤ الكفاية ٢٦١ .

معرفة علوم الحديث ١٠٥ وقارن بالتدريب ٧٩ · ويسمى هذا النوع من التدليس و تدليس العطف ، كسا رأينا ، و لأن هشيسا ، هنا ، قال : و حدثنسي حصين ومغيرة ، وهو لم يسمم من ( مغيرة ) المعطوف حرفا واحدا · أما حصين فقد سمم منه الكثير، فهو حصين بن عبد الرحمن المذكور في سماعات هشيم في الحاشية ٣ · وعبارة =

أدرك هشيم إذن أن للمزاح بالندليس حدوداً ، فاعترف بنفسه باد الدعى ساعه غير مسموع له !! وكذلك كان المدلسون يعتر فون بتدليسهم ولا سيا إذا وقع اليهم من ينقر عن سياعاتهم ويلح في مراجعتهم (١) . بل كانوا غالباً يعدلون عن عباراتهم المبهمة إلى التصريح بحقيقة ما سمعوه ، محذرين الناس من رواية ما دلسوا فيه . قال علي بن خشرم : « كنا عند ابن عيينة (٢) فقال : . . الزهري ، فقيل له : حدثكم الزهري ؟ فقال : لم أسمعه من الزهري ، حدثني عبد الرزاق عن معمر عن الزهري » (٣) .

وقد يستغرب وقوع التدليس من مثل هذين الإمامين ، ابن ُعييَّنة وهشيم لما وصفا به من الأمانة والحفظ والضبط ، ولا غرابة ... فما أقل الذين سلموا من التدليس ! (٤) حتى ابن عباس رضى الله عنها ما سمع من النبي عليه إلا أحاديث

<sup>=</sup> السيوطي في ( التدريب ) تقطع بهذا ، فقد قال هشيم : « كل ما قلت فيه ( ٠٠٠ وفلان ) فانيلم اسبعه منه » ٠

ا معرفة علوم الحديث ١٠٤ ونقله في التدريب ٧٩ ٠

ا مو العلامة الحافظ شيخ الاسلام سفيان بن عيينة بن ميمون ، أبو محمد الهلالي الكوفي ، سمع عمرو بن دينار والزهري وزياد بن علاقة وأبا اسحاق والأسود بن قيس وزيد بسن أسلم وعبد الله بن دينار ومنصور بن المعتمر وعبد الرحمن بن القاسم ، اتفقت الالهـــة على الاحتجاج به ، ولكنه كان مدلسا على الثقات - توفي سنة ١٩٨ هـ ( تذكرة الحفاظ / ٢٦٢) ،

٣ التوضيح ١ / ٣٥١ والتدريب ٧٨ وهذا ما يسبونه و تدليس القطع علقطع الراوي أداة الرواية ، فهر يكتفي بتسمية شيخه قائلا : و ٠٠٠ فلان » كما قال ابن عيينة : و ١٠٠ الزهري » فلم يعين : مل حدثه به الزهري أم قاله له أم سمعه منه • وقد سبق أن استشهدتنا (ص١٧١) على تدليس الاسناد ، برواية تشبه هذه وليست مثلها تماما ، وابما أعدنا ذكرها هنا لاسننتاج حكم جديد •

٤ التدريب ٧٧ وفيه : « قال ابن عبد البر : ••• وعلى هذا ، فما سلم أحد من التدليس ، لا مالك ولا غيره ! » •

وابن عينة وهُشَم ، فوق ذلك ، كلاها من رواة الصحيحين . وذلك شرف عظيم لها كان لا بد أن يهب بأئمة الحديث إلى الدفاع عنها وعن أمثالها من رواة الصحيحين المشاهير بالتدليس كالأعمش (١٦) وقتادة (٦) والحسن البصري (٤) وعبد الرزاق (٥) والوليد بن مسلم (٦).

۱ التوضيع ۲/۳۵۷ ويرى بعضهم أن هسندا إلى مراسيل الصحابة اقرب منه إلى الندليس والعلماء يحتجون بمراسيل الصحابة ، كما رأينا و هم في الوقت نفسه يفرفون بين المرسل والمدلس على النحو الذي سنوضحه ولا ريب أن أكثر الرواية عن ابن عباس مرسلة ، لا ذكرناه سابقا ، الا أن في ارسال بعضها ضربا من الخفاء يكاد يلحقها بالتذليس ونفول مرة أخرى : ما أقل من سلم من التدليس !

الاعمش هو سليمان بن مهران الكوفي ، أصله من بلاد الري ، رأى أنس بن مالك وحفظ عنه أحد الاعلام ، معدود في صغار التابعين ، ما نقعوا منه الا التدليس كما في ( الميزان ) . قال الذهبي : ربما دلس عن ضعيف فلا يدري ، فمتى قال «حدثنا» فلا كلام ، ومتى قال « عن » تطرق اليه احتمال التدليس . توفي سنة ١٤٨ هـ .

٣ هو قتادة بن دعامة بن عزيز ، الدوسي البصري الضرير الاكمه ، الحافظ العلامة النقه ، حدث عن عبد الله بن سرجس وأنس بن مالك وسعيد بن المسيب وأبي الطفيل ، وكان فتادة معروفا بالتدليس ، قال ابن معين : لم يسمع من سعيد بن جبير ولا من مجاهد ، وقال شعبة :
٧ يعرف أنه سمع من أبي رافع ، مات بواسط في الطاعون سنة ١١٨ هـ ، وقيال سنة ١١٧ هـ ،

ع مو الحسن بن أبي الحسن يسار البصري ، مولى الانصار • أحد كبار النابعين وعلما بهم المشهورين بالزهد • في الميزان : تقة لكنه يدلس عن أبي هريرة • فاذا قال : حدثنا فهر حجة بلا نزاع ، توفى سنة ١١٠ هـ •

ه عبد الرزاق بن ممام الصنعاني • في الميزان : أحد الاعلام النقات ، ولكن في رواياته ما
 يدل على تدليسه • توفي سنة ٢١١ هـ •

٦ الوليد بن مسلم هو أبو العباس الدمشقي مولى بني أميـــة ، في الميزان : أحـــد =

واعتذروا عن ابن عبينة اعتذاراً خاصاً ، فقبلوا تدليسه (١) ، لأنه إذا وقف أحال على ابن جريج ومعمر (١) ونظرائها . ورجعه ابن حبان (١) قال : « وهذا شيء ليس في الدنيا إلا لسفيان بن عبينة ، فانه كان يدلس ، ولا يدلس إلا عن ثقة متقن ، ولا يكاد يوجد له خبر دلس فيه إلا وقد بين سهاعه عن ثقة مثل ثقته ٥ (١) .

واعتذروا عن رواة الصحيحين المشاهير بالتدليس اعتذاراً عاماً ، بأن تدليسهم ضرب من الابهام وليس كذباً ، فما رووه يعرف فيه نوع السماع ، كسمعت وحدثنا وأخبرنا ونحوها (٥٠). ومحتمل أنّ الشيخن ، البخاري ومسلماً ،

<sup>=</sup> الاعلام ، وعالم أهل الشام • ثم قال : قال أبو مسهر : الوليد مدلس ، وربسا دلس عن الكذابين ، فاذا قال : « الوليد عن أبن جريج أو عن الاوزاعي ، فليس يعتمد لانه يدلس عن الكذابين ، وأذا قال « حدثنا ، فهو حجة • توفي سنة ١٩٥ هـ • ( قارن بتذكرة الحفاظ ٢٠٢/١ ) •

ا جميع مؤلاء الأنبة المشاهير بالتدليس من رواة الصحيحين • وقد أشار الى ذلك صاحب «توضيح الأفكار ٢٥٣/١ ـ ٣٥٤ - وذكر السيوطي بعضهم في « التدريب ٨٠ ٠ •

٢ ابن جريج مو الفقيه المكي عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الرومي الاموي مولاهم ، أول
 من صنف الكتب • توفي سنة ١٥٠ هـ ( تذكرة الحفاظ ١٦٩/١ ــ ١٧٠ ) •

ومعمر هو الامام الحجة أحد الاعلام ، معمر بن راشد ، أبو عروة الازدي مولاهم ، توقي سنة ١٥٣ على الأرجح ( تذكرة الحفاظ ١٩٠/١ ــ ١٩١ ) .

٣ مو أحد الحفاظ الكبار صاحب التصانيف العديدة ، محمد بن حبان بن أحمد بن معاذ اليمني الدارمي البستي \_ بضم الباء واسكان السين \_ أبو حاتم • له « التقاسيم والانواع » في خمس مجلدات ، وترتيبه مخترع ليس على الابواب ولا عــلى المسانيد • توفي سنة ٣٥٤ هـ •

٤ التعريب ٧٩٠

ه تنسه ۸۰ -

لم يعرفا ساع ذلك المدلس الذي رويا عنه ، لكن عرفا لحديثه من المتابعات ما يدل على صحته ، فاختارا إسناد الحديث إلى المدلس لجلالته وأمانته وانتفاء تهمة الضعف عن حديثه ، ولم يكن في المتابعين الثقات من يماثل المدلس ولا يقاربه فضلاً وشهرة (١) .

ويرى بعض النقاد أن ما رمي به بعض رواة الصحيحين من التدليس أجدر أن يطلق عليه اسم الموسل الحفي ، وأنشأوا يفرقون بين المدلس والمرسل الحفي تفرقة دقيقة ، فالتدليس يختص بمن روى عمن عرف لقاؤه إياه ، فاما إن عاصره ولم يعرف أنه لقيه فهو المرسل الحفي . قال الحافظ ابن حجر : « ومن أدخل في تعريف التدليس المعاصرة ، ولو بغير لقي ، لزمه دخول المرسل الحفي في تعريفه . والصواب التفرقة بينها » (٢) . ثم يستدل على اعتبار اللقي في التدليس دون المعاصرة باطباق أهل العلم بالحديث على أن رواية المخضر مين كأبي عثان النهدي (٣) وقيس بن أبي حازم (٤) عن النبي عيالية من قبيل الارسال لا من قبيل التدليس ، ولو كان مجرد المعاصرة يكتفى به في التدليس لكان

١ انظر التوضيع ١/٣٥٦ ٠

۲ شرح النخبة ۱۸ ۰

٣ أبو عثمان النهدي هو عبد الرحمن بن مل البصري ، أدرك زمن النبي صلى الله عليه وسلم وارتحل زمن عمر فسمع منه ومن جماعة من الصحابة ، توفي سنة ١٠٠ هـ أو بعدها بقليل ( تذكرة الحفاظ ١٠/٦) .

٤ هو قيس بن أبي حازم ، أبو عبد الله الاحمسي الكوفي ، محدث الكوفة ٠ سار ليدرك النبي صلى الله عليه وسلم ولببايعه ، فتوفي نبي الله وقيس في الطريق ، سمع أبا بكر وعمر وعثمان وعليا وعدة من الكبار ٠ قال الذهبي : حديثه محتج به في كل دواوين الاسلام ، توفي سنة ٩٧ وقيل سنة ٩٨ هـ ٠ ( تذكرة الحفاظ ١٦١/١ ) ٠

هوالاء مدلسين ، الأبهم عاصروا النبي عَلَيْكُ قطعاً ، ولكن لا يعرف هل لقوه أم لا (١) .

والقول الفصل المخطيب البغدادي في التفرقة بين المدلس والمرسل إطلاقاً: أن الراوي « و بين أنه لم يسمع الحديث من الشيخ الذي داسه عنه هكشف ذلك لصار ببيانه ورس للحديث غير مدلس فيه ، لأن الارسال للحديث ليس بايهام من المرسل كونه سامعاً ممن لم يسمع منه ، وملاقياً لمن لم يلقه . إلا أن التدليس الذي ذكرناه متضمن للارسال لا محالة ، من حيث كان المدلس ممسكاً عن ذكر من دلس عنه . وإنما يفارق حاله حال المرسل بايهام السهاع ممن لم يسمع منه فقط ، وهو الموهن لأمره . فوجب كون هذا التدليس متضمناً للإرسال ، والإرسال لا يتضمن التدليس ، لأنه لا يقتضي إيهام السهاع ممن لم يسمع منه : ولهذا المعنى لم يذم العلاء من أرسل الحديث وذموا من دلسه ا » (٢) .

وسبب ضعف المدلس بأنواعه واضح ، فلم يثبت لرواته شرط الثقة . وما أحكم ابن المبارك حن قال :

دلس للناس أحاديثه والله لا يقبل تدليسا (٣)

### الحامس ــ المعلل (٤)

هو الحديث الذي اكتشفت فيه علة تقدح في صحته ، وإن كان يبدو في

١ شرح النخبة ١٩ ٠

۲ الكفاية ۲۵۷ .

٣ ممرفة علوم الحديث ١٠٣٠

٤ ويسمى د المعلول ، أيضا كما وقع في عبارة البخاري والترمذي والحاكم . والأجود =

الظاهر سليماً من العلل (١).

واكتشاف علة الحديث بحتاج إلى اطلاع واسع ، وذاكرة طيبة ، وفهم دقيق ، لأن العلة نفسها سبب غامض يخفى حتى على المشتغلين بعلوم الحديث . قال ابن حجر : «وهو من أغمض أنواع علوم الحديث وأدقها ولا يقوم به إلا من رزقه الله تعالى فهما ثاقباً ، وحظاً واسعاً ، ومعرفة تامة بمراتب الرواة وملكة قوية بالأسانيد والمتون » (٢) .

ولقد يتمكن الحبير المتمرس بهذا الفن من معرفة إحدى العلل الغامضة بضرب من الالهام يشرح الله به صدره . ولا غرو ، فالمعرفة بالحديث ليست تلقيناً ، وإنما هو علم يحدثه الله في القلب (٣) . قال عبد الرحمن بن مهدي (٤) : «معرفة الحديث إلهام ، فلو قلت للعالم يعلل الحديث : من أين قلت هذا ؟ لم يكن له حجة » (٥) . وقيل له أيضاً : إنك تقول للشيء : هذا صحيح ، وهذا

فيه أيضا د معل ، بلام واحدة ، لانه مفعول أعمل قياسا · وأما « معلل ، فهو مفعول علل ،
 وهو لغة بمعنى الهاه بالشيء وشغله ، وليس هذا الفعل بمستعمل في كلامهم · انظر التدريب
 ۸۸ ·

ا قانون بالتدريب ٨٩ ٠

٢ شرح النخبة ٢١ وعنه في التوضيح ٢٩/٢ ٠

٣ الجامع ٩/١٧٧٠

٤ حو الحافظ الكبير الامام عبد الرحين بن مهدي بن حسان ، أبو سعيد البصري ، مولى الأزد ، وقيل : مولى بني العنبر · قال فيه أحمد بن حنبل : « مو أفقه من يحيى القطان ، وأثبت من وكيع » · توفي سئة ١٩٨ م ( انظر ترجمته في تذكرة الحفاظ ٢٢٩/١ ) ·

ه معرفة علوم الحديث ١١٣٠

لم يثبت ، فعمن تقول ذلك ؟ فقال : أرأيت لو أتبت الناقد فأريت دراهمك فقال : هذا جيد ، وهذا بهرج ، أكنت تسأل عن ذلك ، أو تسلم له الأمر ؟ قال : بل أسلم له الأمر . قال : فهذا كذلك ، لطول المجالسة والمناظرة والخبرة (١) . ولذلك قال الخطيب البغدادي : «ينبغي لصاحب الحديث أن يكون مثل الذي ينتقد الدراهم ، فان الدراهم فيها الزيف والبهرج ، وكذلك الحديث » (٢) .

ودقة هذا الفن وصعوبته واعتماده على طول المارسة كانت سبباً في قلة التأليف فيه (٣). وأجل كتاب في هذا الموضوع «كتاب العلل» لعلي بن المديني شيخ البخاري (٤). ويلي ذلك كتاب بالعنوان نفسه للخلال (٥)، وآخر لابن أبي حائم (١) وقد طبع الأخير في مصر في مجلدين. ومما وصل إلينا في ذلك كتاب العلل في آخر سنن الترمذي، لكنه مختصر، وقد شرحه ابن رجب (٧). ونعلم أن للإمام أحمد بن حنبل كتاباً في العلل، وهو مخطوط (٨)،

انظر التدريّب ٨٩ وعنه في الباعث الحثيث ٧١ • وقال عبد الرحمن بن مهدي أيضا : « لأن أعرف علة حديث أحب الي من أن أكتب عشرين حديثا ليس عندي ! » الجامع ١٩١/١٠ ومثله باللفظ في معرفة علوم الحديث ١٦٢ •

۲ الجامع ۷/۱۲۸ وجه ۱ ۰

٣ شرح النخبة ٢١ ٠

التدريب ٩١ وقد سبقت ترجمة ابن المديني •

ه هو أحمد بن محمد بن هارون البندادي الحنبلي ، أبو بكر ، المعروف بالخلال ، وكتابه يقع في عدة مجلدات « الرسالة المستطرفة ١١١ » •

٦ الرسالة المستطرفة ١١١ ٠

٧ مو الحافظ زين الدين ، أبو الغرج ، عبد الرحمن بن أحمد بن الحسين بن محمة البغدادي
 الدمشقي الحنبلي المعروف بابن رجب المتوفى سنة ٩٧٥ هـ د الرسالة المستطرفة ١١١ » •

٨ مخطوط الظاهرية منجموع ٤٠ وهو عبارة عن ٢٣ ورقة من القطع الصفير ، مضموم الى مجلد يشتمل على عدة رسائل تبلغ ٣٢٥ ورقة بخطوط مختلفة .

وأن لأبي الحسن الدارقطني (١) كتاباً جليلاً في هذا الباب أعجز به من يريد أن يأتي بعده (٢) ، إلا أنه ليس من جمعه ، بل الجامع له تلميذه الحافظ أبو بكر البرقاني (٣) . وتنسب أيضاً كتب في علل الحديث إلى كل من البخاري ويعقوب ابن أبي شيبة (١) ، والساجي (٥) وابن الجوزي (١) وابن حجر (٧) .

وأكثر ما يتطرق التعليل إلى الاسناد الجامع شروط الصحة ظاهراً ، وحينئذ تدرك العلة بنفرد الراوي ، وبمخالفة غيره له مع قرائن تنضم إلى ذلك تنبه الناقد على وهم وقع ، بارسال موصول ، أو وقف مرفوع ، أو دخول حديث في حديث ، بحيث يغلب على ظنه أن الحديث غير صحيح ، أو يتردد فيتوقف فيه (٨) . ولكترة تطرق التعليل إلى الاسناد ، يستحب أن يصنف المسند

مو علي بن عمر بن أحمد بن مهدي ، ابو الحسن ، المشهور بالدارقطني ، نسبة الى دار
 القطن ببغداد - أمير المؤمنين في الحديث ، صاحب السنن ، توفي سنة ٣٨٥ « الرسالة
 المستطرفة ١٩ » -

٢ اختصار علوم الحديث ٧٠ ٠

٣ الرسالة المستطرفة ١١١٠ •

٤ شرح النخبة ٢١ ٠

والساجي هو أبو يحيى ، ذكريا بن يحيى الضبي البصري ، محدث البصرة ، المتوفى سنة
 ٣٠٧ قال الذهبي : له كتاب جليل في علل الحديث يدل على تبحره في هذا الفن « الرسالة
 المستطرفة ١١١ ق ٠

٦ واسم كتابه « العلل المتناهية في الاحاديث الواهيسسة » وقد انتقد عليها ، « الرسالة المستطرفة ١١١ » •

٧ واسم كتابه د الزهر المطلول في الخبر المعلول ، بـ التدريب ٩١ .

٨ التدريب ٨٩ وعنه في التوضيح ٢٧/٢ - ٢٨ ٠

معللاً "(١) ، كما يستحب للراوي إذا روى حديثاً معلولاً أن يبيّن علته (٢) .

والطريق إلى معرفة المعلل جمع طرق الحديث ، والنظر في اختلاف رواته وضبطهم وإتقامهم . قال علي بن المديني : «الباب إذا لم تجتمع طرقه لم يتبين خطؤه » (٣) .

وقد قسم الحاكم النيسابوري في كتابه ( معرفة علوم الحديث) العلل إلى عشرة أقسام ، وذكر لكل قسم منها مثلاً يوضحه (٤) ، ثم قال : « وبقيت أجناس لم نذكرها ، وإنما جعلتها مثالاً لأحاديث كثيرة معلولة ليهتدي اليها المتبحر في هذا العلم ، فان معرفة علل الحديث من أجل هذه العلوم » (٥) .

ولكن أنواع العلل غير محصورة في هذه العشر التي ذكرها الحاكم ، ولذلك سنكتفي بذكر أهم أمثلتها لتوضيح هذه الأسباب الحفية القادحة في الحديث .

من ذلك أن يكون حديث ما محفوظاً عن صحابي ثم يروى عن آخر، لاختلاف بلد الراويين أو الرواة ، كحديث موسى بن عقبة عن أبي إسحاق

۱ الجامع ۱۹۱/۱۰ · ومعنى تصنيف المسند معللا بيان علله · وقد أفرد الخطيب بابا لبيان علل المسند في الجامع ۱۹۱/۱۰ ·

۲ الجامع ۷/۲۷/ وجه ۲ ۰

٣ التدريب ٨٩٠

عنده الاقسام العشرة مذكورة في كتاب « معرفة علوم الحديث » للحاكم من ص ١١٣ الى ١١٩ .
 ١١٩ والسيوطي في « التدريب » يذكر هذه الاقسام نقلا عن الحاكم ويتبعها بالمثلثها « ص ١٩١ الى ٩٣ » .

ه معرفة علوم الحديث ١١٩٠.

عن أبي بردة عن أبيه مرفوعاً: « إني لأستغفر الله وأتوب اليه في اليوم مئة مرة». فالناظر في هذا الاسناد يحسبه أول الأمر مروياً على شرط الصحيح، ولكن فيه رواية مدني عن كوفي، ومن المشهور أن المدنيين إذا رووا عن الكوفيين زلقوا (١٠).

ومن ذلك الاختلاف على رجل في تسمية شيخه أو تجهيله ، كحديث أبي شهاب عن سفيان الثوري عن الحجاج بن الفرافصة عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعاً : «المؤمن غركريم ، والفاجر خبّ لثيم » . ويرى الحاكم أن علته هي فيما أسند عن محمد بن كثير : حدثنا سفيان الثوري عن حجاج عن رجل عن ابي سلمة (٢) .

ومن ذلك أن يكون الراوي عن شخص أدركه وسمع منه ، ولكنه لم يسمع منه أحاديث معينة ، فإذا رواها عنه بلا واسطة ، فعلتها أنه لم يسمعها منه كحديث يحيى بن أبي كثير عن أنس : « أن النبي عليه كان إذا أفطر عند أهل بيت قال : أفطر عندكم الصائمون » الحديث (٣) . قال الحاكم : « لقد ثبت عندنا من غير وجه رواية يحيى بن أبي كثير عن أنس بن مالك ، إلا أنه لم يسمع منه هذا الحديث » ثم أسند عن يحيى قال : محدثت عن

۱ نفسه ۱۱۵ ۰

١ معرفة علوم الحديث ١١٧٠ ويرى العلامة أحمد شاكر أن العلة التي أعل بها الحاكم الحديث غير جيدة ، لان له شواهد ومتابعات د انظر الباعث الحثيث ٧٦ ٠

٣ أتبية الحديث : « وأكل طعامكم الإبرار ، وصلت عليكم الملائكة ، •

أنس فذكره (١).

ومن ذلك أن يكون السند ظاهره الصحة وفيه من لا يُعرف بالسهاع ممّن روى عنه ، كحديث موسى بن عقبة عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة عن النبي عليه قال : « من جلس مجلساً كثر فيه لخطه ، فقال قبل أن يقوم : سبحانك اللهم وبحمدك ، لا إله إلا أنت ، أستغفرك وأتوب البك ، إلا تفير له ما كان في مجلسه ذلك » . فقد روي أن مسلماً جاء إلى البخاري وسأله عنه فقال : هذا حديث مليح : ولا أعلم في الدنيا في هذا الباب غير هذا الحديث ، إلا أنه معلول ، حدثنا به موسى بن إساعيل ، حدثنا به موسى بن إساعيل ، حدثنا تو هيب حدثنا سهيل عن عون بن عبد الله ، مع أنه لا يُذكر لموسى بن عقبة سماع سهيل بن أبي صالح (٢) .

وعلى المشتغل بدراسة الحديث حين يقرأ هذه العبارة: «هذا الحديث معلول بفلان» أن يتريث فيها فلا يستعجل الحكم بوجود علة قادحة في الحديث من نوع العلل المصطلح عليها ، لأن بعض العلاء يطلقون العلة على غير معناها الاصطلاحي (٣) ، فلا تزيد في نظرهم حينئذ عن السبب الظاهر (لا الحفي) الذي يجرح راوي الحديث بضعف الداكرة أو الكذب . ووجود سبب ظاهر لضعف الحديث يمنع وصف بالمعلل ، لأن العلة لا تكون إلا سبباً غامضاً خفياً كما أوضحنا في الأمثلة . غير أن بعض النقاد يرى أن الاحتراز بالعلة الحفية من باب التعريف

١ معرفة علوم الحديث ١١٧ ـ ١١٨ ٠

۲ تفسه ۱۱۳ ـ ۱۱۶ .

٣ الباعث الحثيث ٧٧ ·

الأغلبي ، فهناك علل ظاهرة غير خفية (١) . وقد أطلق أبو يعلى الخليلي في كتاب الارشاد «العلة» على ما ليس بقادح من وجوه الحلاف ، نحو إرسال من أرسل الحديث الذي أسنده الثقة الضابط ، حتى قال : « من أقسام الصحيح ما هو صحيح معلول ، كما قال بعضهم : من الصحيح ما هو صحيح شاذ» ولم يقصد بهذا التقيد بالاصطلاح ، ومثل له بحديث مالك في الموطأ أنه قال : « بلغنا أن أبا هريرة قال : قال رسول الله عليل : للمملوك طعامه وكسوته » ، فرواه مالك معضلا هكذا في الموطأ ، فقد رواه إبراهيم بن طهمان والنعان بن عبد السلام عن مالك عن محمد ابن عبد بيان إسناده وصحيحا . قال بعضهم : « وذلك عكس المعلول ، فانه ما ظاهره السلامة ، فاطلع فيه بعد الفحص على قادح . وهذا كان ظاهره الإعلال بالإعضال فلما فتيش تبن وصله » (٢) .

والمعلول لا يشمل كل مردود ، فالمنقطع ليس معلولاً ، والحديث الذي في رواته مجهول أو مضعف ليس معلولاً ، وإنما يسمى معلولاً إذا آل أمره إلى شيء من ذلك (٣). قال الحاكم أبو عبد الله : « وإنما يعلل الحديث من أوجه ليس للجرح فيها مدخل ، فإن حديث المجروح ساقط واه ، و [أما] علة الحديث... [فأنه] يكثر في أحاديث الثقات أن يحدثوا بحديث له علة ، فيخفى عليهم علمه،

١ التوضيح ٢٧/٢ •

۲ الباعث الحثيث ۷۷ ـ ۷۸ وقارن بالتوضيح ۳۲/۲ ـ ۳۶ ٠

٣ التوضيح ٢٧/٢ •

فيصبر الحديث معلولاً ، والحجة فيه عندنا الحفظ والفهم والمعرفة» (١) .

#### السادس \_ المضطوب (٢)

الحديث المضطرب هو الذي تتعدد رواياته ، وهي – على تعددها – متساوية متعادلة لا يمكن ترجيح إحداها بشيء من وجوه الترجيح ، وقد يرويه راو واحد مرتين أو أكثر ، أو يرويه اثنان أو رواة متعددون (٣) .

ومنشأ الضعف فيه ما يقع من الاختلاف حول حفظ رواته وضبطهم (٤) لأن انتفاء هذا الاختلاف معناه رجحان إحدى الروايات بما ثبت لراويها من حفظ أو ضبط أو طول سماع لمن أدى عنه . لذلك لا يسمى «مضطرباً» إذا ترجحت فيه إحدى الروايتين أو الروايات (٥) .

والاضطراب يقع في الاسناد غالباً ، وقد يقع في المنن، لكن قل أن يحكم

١ معرفة علوم الحديث ١١٢ ــ ١١٣ ٠

٢ وهو مأخوذ من اختلال الامر وفساد نظامه ، وأصله اضطراب الموج لكثرة حوكت وضرب بعضه بعضا • ولو كان د المضطرب ، مفتوح الراء لكان اسم مكان للاضطراب ، ولكان ذلك أظهر لتحقق المعنى الاصطلاحي ، لان الحديث في الحقيقة موضع يظهر فيه اضطراب الراوي أو الرواة • ( انظر الفية السيوطي ١١٨ هامش ) •

۳ قارن بالتدريب ۹۳ ۰

التوضيح ٢/٧٤ • واشعار المضطرب بعدم ضبط رواته واضح ، سواء أكان راويه واحدا أم كثيرين • فلا يتصور الضبط في الشخص الواحد اذا تعددت روايته للشيء نفسه ، لان هذا التعدد ضرب من التناقض • اما اذا كان راوي المضطرب اكثر من واحد فكلهم يشتركون في عدم الضبط ، وانما يزول عن بعضهم بالترجيح •

٥ التدريب ٩٣٠

المحدث على الحديث بالاضطراب في المنن وحده دون الإسناد (١). فمن الاضطراب في الإسناد حديث أبي بكر أنه قال: يا رسول الله أراك شبت. قال: «شيبتني هود وأخواتها». قال الدارقطني: «هذا حديث مضطرب، فإنه لم يُرو إلا من طريق أبيي إسحاق، وقد اختلف عليه فيه على نحو عشرة أوجه. فمنهم من رواه عنه مرسلاً، ومنهم من رواه موصولاً، ومنهم من جعله من مسند أبي بكر، ومنهم من جعله من مسند أبي بكر، ومنهم من جعله من مسند عائشة، ورواته ثقات، لا يمكن ترجيح بعضهم على بعض، والجمع متعذر» (١).

وقد يتبادر إلى ذهن الباحث \_ في مثل هذا الإسناد المضطرب \_ أن الاختلاف فيه على هذه الأوجه المتباينة ، العشرة كما أحصاها الدار قطني ، لا ينبغي أن يمنع صحة الحديث ، ما دام مردداً بين ثقات متساوين يتعذر بينهم الترجيح . وهذا الفهم المتبادر مقبول إجمالاً ، غير أن الحكم على الحديث ، عند التعارض مثلاً ، لا بد أن يصنف رواياته درجات فيها الصحيح وفيها الأصح ، «فحديث لم يختلف فيه عن راويه أصلاً أصح من حديث اختلف فيه في الجملة» (٣) . ومن هنا كان مجرد الاضطراب في الإسناد أمارة على الضعف ، لأن تساوي الروايا في الدرجة وعدم تعارضها يمنعان الحكم بأبها صح ، فكأن تعادلها في الصحة تعادل في الضعف ، إذ لا مرجح للأخذ بواحدة منها تعادلها في الصحة تعادل في الضعف ، إذ لا مرجح للأخذ بواحدة منها

١ شرح النخبة ٢٢ ٠

۲ التدريب ۹۶ ۰

٣ نسبه في « التوضيح ٤٧/٢ » الى الحافظ ابن حجر عن الحافظ العلائي : وهو صلاح الدين أبو سعيد خليل بن كيكلدي بن عبد الله ، الدمشقي ثم المقدسي ، الشافعي ، المتوفى ببيت المقدس سة ٧٦١ • ومن تاليفه « جامع التحصيل ، في أحكام المراسيل » • و « اختصار جامع الأصول لابن الأثير المجزري » • ترججته في الرسالة المستطرفة ٦٣ ـ ٦٣ •

وإغفال سائرها (١).

ومثال الاضطراب في المتن حديث البسملة الذي أخرجه مسلم في صحيحه من رواية الوليد بن مسلم قال : حدثنا الأوزاعي عن قتادة أنه كتب اليه نخبره عن أنس بن مالك أنه حدثه قال : « صليت خلف النبي عَلِيْتُهِ وأبى بكر وعمر وعمان ، فكانوا يستفتحون بـ ( الحمد لله رب العالمين ) ، « لا يذكرون ( بسم الله الرحمن الرحيم ) في أول قراءة ولا آخرها» فهذه العبارة الأخبرة التي ينص فيها الراوي على نفي قراءة البسملة هي المتن المضطرب في هذا الحديث : لأن مسلماً والبخاري اتفقا على إخراج رواية أخرى في الموضوع نفسه لا يتعرض فيها لذكر البسملة بنفي أو إثبات ، وإنما يكتفي الراوي بقوله : « فكانوا يستفتحون القراءة ب ( الحمد لله رب العالمين )» يقصد أن الفاتحة هي السورة الـتي كانوا يستفتحون بها . ولو وقف الأمر عند هذا الحد لأمكن ترجيح الحديث المتفق عليه ، فلم نصف الحديث الأول بالاضطراب ، ولكن رواية ثالثة عن أنس تفيد أنه سئل عن الافتتاح بالتسمية ، فأجاب أنه لا عفظ في ذلك شيئاً عن رسول الله عَلِيْكِ ، وتردد مثله في هذه المسألة محسب له حسابه ، فأصبح عسراً أو متعذراً ترجيح ما يتعلق بالبسملة إثباتاً أو نفياً ، وتعذر الترجيح كان السبب المباشر في وصفنا لمتن الحديث الأول بالاضطراب .

١ ومما آخذه الحافظ ابن حجر عن الحافظ العلائي صور الاضطراب في السند ، اذ عد منها ستا : ١ ـ تعارض الوصل والارسال ، ٣ ـ تعارض الوقف والرقع ، ٣ ـ تعارض الاتصال والانقطاع ، ٤ ـ أن يروي الحديث قوم عن رجل عن تابعي عن صحابي ، ويرويه ذلك الرجل عن تابعي آخر عن الصحابي بعينه ، ٥ ـ زيادة رجل في أحد الاسنادين ، ٦ ـ الاختلاف في اسم الراوي ونسبه اذا كان مترددا بين ثقة وضعيف ، ( وتجد هذه الصور الست مع أمثلتها في التوضيح ٣٨/٢ ـ ٤٧) .

وهذا المثال يصلح شاهداً لوقوع العلة في متن الحديث ، ولذلك يذكره في الحديث المعلل كل من ابن الصلاح في كتاب «علوم الحديث» والحافظ العراقي في «التدريب» (٢). والسيوطي في «التدريب» (١) ولا غرابة في ذلك ، فإن الاضطراب نوع من الاعلال ، والبحثان متقاربان (٣). وقد قال العلائي في المضطرب ما عرفنا عن ابن حجر انه قاله في المعلل: «وهذا الفن أغمض أنواع الحديث وأدقها مسلكاً، ولا يقوم به إلا من منحه الله تعالى فهماً غامضاً ، واطلاعاً حاوياً ، وإدراكاً لمراتب الرواة ومعرفة ثاقبة » (٤).

وهنا ندرك سرّ اعتماد ابن حجر في تأليف كتابه « المقترب في بيان المضطرب (٥) على كتاب « العلل » للدارقطني (٦) ، فالموضوع متقارب ، والأمثلة متشابهة . ولعل هذا يعطينا فكرة عن رغبة أهل الحديث في تفريع الأقسام ، وتنويع أوصاف الروايات ولو أمكن تشابكها أو تداخل بعض أقسامها . ولا يتناقض هذا التداخل ، مع ما عرفناه عن أهل الحديث من الدقة ، لأنهم لاحظوه أثناء التفريع والتنويع ، فما كان صالحاً لوصفه بالاضطراب من وجه ، يصلح لوصفه بالاعتلال من تخر . وهكذا .

۱ ص ۹۸ ــ ۱۰۳ ۰

٢ ص ٩٩ ـ ٩١ غير أن السيوطي يستشهد به ـ في الوقت نفسه \_ على مضطرب المتن ويقول:
 د وعندي أن أحسن مثال لذلك \_ أي لمضطرب المتن \_ حديث البسملة السابق ، فأن أبن
 عبد البر أعلم بالاضطراب كما تقدم ، والمضطرب قد يجامع المملل ، لانه قد تكون علته ذلك ،
 التدريب ٩٥ ٠

٣ التوضيع ٢/٣٧٠

٤ الذكره في التوضيح ٣٦/٢ ــ ٣٧ .

ه التدريب ٩٥٠

٦ نفسه ۹۱ ٠

والاضطراب يدخل في بعض الصور في قسم الصحيح والحسن (`` : وذلك إذا وقع الاختلاف في نسب راو أو اسمه أو اسم أبيه مع أنه راو ثقة ، فالحديث الذي هذا شأنه يسمى «مضطرباً» ولكن تسميته بذلك لا تنفي عنه الحكم بالصحة أو الحسن . إنما يكون الاضطراب الموجب للضعف في مثل ما ذكرناه قبل من صور المضطرب متناً أو سنداً (٢) .

## السابع - المقلوب

المقلوب هو الحديث الذي انقلب فيه على أحد الرواة لفظ في المتن ، أو أحر أو اسم رجل أو نسبه في الاسناد ، فقدم ما حقه التأخير ، أو أخر ما حقه التقديم ، أو وضع شيء مكان شيء (٣). وواضح من التعريف أن القلب يكون في المتن كما يكون في الاسناد .

فمثال المقلوب في المتن : ما رواه مسلم في السبعة الذين يظلهم الله في ظله يوم لا ظل إلا ظله : « ورجل تصدق بصدقة أخفاها ، حتى لاتعلم يمينه ما تنفق شماله » فالحديث في الصحيحين هكذا لفظه : « حتى لا تعلم شماله ما تنفق يمينه » (٤)

ا عبارة السيوطي في « التدريب ٩٥ » فيما يتعلق بهذه القضية ، منقولة من مختصر الزركشي الذي يقول : « وقد يدخل القلب والشذوذ والاضطراب فدي قسم الصحيح والحسن » •

٢ الباعث الحثيث ٧٨ ٠

٣ أخذنا هذا التعريف من مجموع ما قيل في أقسام المقلوب ٠

عبارة الحديث مي هذه: « سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل الا ظله : الامام العادل ، وشاب نشأ فسمي عبادة ربع ، ورجل قلبعه معلق بالمساجد ، ورجل تحابا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه ، ورجل طلبته امرأة ذات منصب وجمال فتال : =

ولكن المتن انقلب على أحد الرواة ، فقدم اليمين وأخر الشمال ، وكان عليه أن يفعل العكس .

ومثال المقلوب في الاسناد التقديم والتأخير في الأسهاء ، كمرة بن كعب وكعب بن مرة ، لأن أحدها اسم أبي الآخر (١) . وقد عني بهذا القسم عناية خاصة الخطيب في كتابه « رفع الارتياب ، في المقلوب من الأسهاء والأنساب » (٢) .

والقلب في المثالين وقع سهواً لا عمداً، وكان مع ذلك موجباً لضعف الحديث ولو أنه وقع عمداً لا سهواً ، لكان القلب حينئذ ضرباً من الوضع والاختلاق<sup>(٣)</sup>. من ذلك أن يكون الحديث مشهوراً براو أو باسناد ، فيعمد بعض الوضاعين إلى إبدال الراوي بغيره لأن الناس أشد رغبة في حديثه <sup>(٤)</sup> ، كأن يكون الحديث معروفاً عن سالم بن عبد الله <sup>(٥)</sup> ، فيجعله عن نافع <sup>(٢)</sup> ، أو يأتي باسناد مكان

<sup>=</sup> اني أخاف الله عز وجل ، ورجل تصدق بصدقة أخفى حتى لا تعلم شماله ماذا تنفق ومينه ، ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه » • انظر شرح النخبة ٢٢ وقارن بالتوضيح ١٠٦/٢

١ شرح النخبة ٢٢ ٠

٢ الباعث الحثيث ٩٧ نقلا عن شرح النخبة ٢٢ •

٣ شرح النخبة ٢٢ ٠

٤ التوضيع ٩٩/٢ •

ه مو سالم بن عبد الله بن عمر بن الخطاب ، القرشي العدوي • من سادات التابعين وعلماتهم ، وأحد فقهاء المدينة السبعة • توفي بالمدينة سنة ١٠٦ هـ ( تهذيب التهذيب ٤٣٦/٣ ) •

٦ هو أحد اثبة التابعين بالمدّينة ، نافع المدني ، أبو عبد الله • أصابه عبد الله بن عس صغيرا في بعض مفازيه ، وأرسله عبر بن عبد العزيز الى مصر ليعلم أهلها السنن • ثقة كثير الرواية للحديث • توفي سنة ١١٧ هـ ( انظر التهذيب ١٢/١٠ ) •

إسناد ، كما روي عن حاد بن عمرو النصيبي الكذاب (١) عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة مرفوعاً : « إذا لقيم المشركين في طريق فلا تبدؤوهم بالسلام » : فقد قلب حاد هذا الحديث ، فجعله عن الأعمش ، وإنما هو معروف عن سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن أبي هريرة (٢) .

وكان كثير من أهل الحديث بمتحنون الرواة بقلب الأحاديث وإدخالها عليهم (٣) ، ليعرفوا مدى قبولهم للتلقين (١) ، غير قاصدين إلى الوضع ، ولا معتقدين أن ما قلبوه استقر حديثاً (٥) . روى الحطيب من طريق أحمد بن منصور الروباذي قال : خرجت مع أحمد ويحيى بن معين إلى عبد الرزاق ، فلما عدنا إلى الكوفة قال يحيى بن معين لأحمد بن حنبل : أريد أن أمتحن أبا نعيم ، فنهاه أحمد ، فلم ينته ، فأخذ ورقة فكتب فيها ثلاثين حديثاً من حديث أبي نعيم ، وجعل على كل عشرة أحاديث حديثاً ليس من حديثه ، ثم أتينا أبا نعيم ، فخرج الينا فجلس على دكان حذاء بابه وأقعد أحمد عن يمينه ويحيى عن يساره ، وجلست أسفل ، فقرأ عليه يحيى عشرة أحاديث وهو ساكت ، ثم الحادي عشر . فقال أبو نعيم : ليس هذا من حديثي ، فاضرب ،

و قال فيه البخاري : منكر الحديث ، وقال النسائي : متروك ، وقال الجوزقاني : كان يكنب ، وقال ابن حبان : كان يضع الحديث وضعا ( ذكره في الميزان ) ، وقارن بالتوضيع ١٠١/٢ ،

٢ وبهذا الاستاد الاخير رواء مسلم في و صحيحه ، من رواية شعبة والتوري وجرير بن عبد
 الحميد وعبد العزيز بن محمد الداروردي كلهم عن سهيل · وقارن بالتوضيح ١٠١/٢ ·

۲ الجامع ۱۷/۱ .

٤ الترضيع ١٠٢/٢ •

۱۰۷ • التدريب

ثم قرأ العشرة الثانية ، وقرأ الحديث الثاني ، فقال : وهذا أيضاً ليس من حديثي فاضرب عليه ، ثم قرأ العشرة الثالثة ، وقرأ الحديث الثالث ، فتغير أبو نعيم ثم قبض على ذراع أحمد ، ثم قال : أما هذا فورعه مجنعه عن هذا ، وأما هذا — وأومأ إلي — فأصغر من أن يعمل هذا ، ولكن هذا من عملك يا فاعل ! . . ثم أخرج رجله فرفس محيى بن معين حتى قلبه عن الدكان ، ثم قام فدخل داره فقال له أحمد : ألم أنهك عن هذا وأقل لك إنه ثبت ؟ فقال محيى : هذه الرفسة أحب إلي من سفري ! ١١٠

ولكن النقاد لا يحبون هذا النوع من الأغلوطات لنهي الرسول عليه عليه عنها (٢) . وقد أنكر حرمي على شعبة لما قلب أحاديث عن ابان بن أبي عياش وقال : «يا بئس ما صنع »! (٣) .

ومعرفة قلب الحديث تحتاج إلى علم واسع ، وتمرس وثيق بالروايات والأسانيد . وإنه ليستدل على مهارة المحدث باكتشافه ما يقع في الأحاديث من قلب . فهذا الحطيب يروي في هذا المجال عن البخاري ما يكبره في أعيننا ، ويعظمه في نفوسنا . قال : « فانهم اجتمعوا أي علماء بغداد حين قدم عليهم البخاري – وعمدوا إلى مئة حديث ، فقلبوا متونها وأسانيدها ، وجعلوا متن هذا لاسناد آخر ، وإسناد هذا لمتن آخر ، ودفعوها إلى عشرة أنفس ، إلى كل رجل عشرة ، وأمروهم إذا حضروا المجلس يلقون ذلك على البخاري. وأخذوا الوعد للمجلس ، فحضر المجلس أصحاب الحديث من الغرباء من أهلل للمجلس ، فحضر المجلس أصحاب الحديث من الغرباء من أهلل

۱ التوضيح ۱۰۲/۲ ـ ۱۰۳ •

۲ نفسه ۱۰۲/۲ ۰

٣ التدريب ١٠٧٠

خراسان وغيرهم من البغداديين . فلما اطمأن المجلس بأهله ، انتـدب اليه رجل من العشرة ، فسأله عن حديث ، فقال البخاري : لا أعرفه ، واحد حتى فرغ من عشرته ، والبخاري يقول : لا أعرفه . فكان الفهاء ممن حضر المجلس يلتفت بعضهم إلى بعض ويقولون : فهم الرجل ، ومن كان منهم غير ذلك يقضي على البخاري بالعجز والتقصر وقلــة الفهم . ثم انتدب اليه رجل آخر من العشرة ، فسأله عن حديث من تلك الأحاديث المقلوبة ، فقال البخاري : لا أعرفه . فلم يزل يلقى عليه واحداً بعد واحد حتى فرغ من عشرته ، والبخاري يقول : لا أعرفه . ثم انتدب اليه الثالث والرابع ، إلى تمام العشرة حتى فرغوا كلهم من الأحاديث المقلوبة ، والبخاري لا يزيدهم على : « لا أعرفه » . فلما علم البخاري أنهم قد فرغوا ، التفت إلى الأول منهم ، فقال : أما حديثك الأول فهو كذا ، وحديثك الثاني فهو كذا ، والثالث والرابع ، على الولاء ، حتى أتى على تمام العشرة ، فرد كل متن إلى إسناده ، وكل إسناد إلى متنه ، وفعل بالآخرين مثل ذلك ، وردّ متون الأحاديث كلها . إلى أسانيدها ، وأسانيدها إلى متونها ، فأقر له الناس بالحفظ ، وأذعنوا له بالفصل (١).

ومنشأ الضعف في الحديث المقلوب قلة الضبط ، لما يقع فيه من تقديم وتأخير واستبدال شيء بشيء . وهو ــ فوق ذلك ــ نحل بفهم السامع ومحمله على الحطأ (٢) . »

١ - التدريب ١٠٦ ــ ١٠٧ ، والتوضيح ١٠٤/٢ ، وألفية السيوطي ١٢٢ هامش ٠

۲ الترضيع ۲/۱۰۳ ۰

### الثامن \_ الشاف (١)

تعريف الشاذ عسير ، ولعسره لم يفرده العلباء بالتصنيف (٢) ، غير أن أهم ما يلاحظ فيه معنيان : الانفراد والمخالفة ، فهو – بصورة عامة – ما رواه الثقة مخالفاً الثقات ، وهو بتعبير أدف – « ما رواه المقبول مخالفاً لمن هو أولى منه » ، وقد صرح الحافظ ابن حجر بأن هذا هو المعتمد في تعريف الشاذ بحسب الاصطلاح (٣) .

ويوشك ابن حجر ، بهذا التعريف المعتمد للشاذ ، أن يقرب شقة الحلاف بين اصطلاحين مشهورين يظن الناس تضاربها . وقد نسب هذان المصطلحان إلى كل من الإمام الشافعي (٤) ، والحاكم .

أما الشافعي فيقول: « ليس الشاذ من الحديث أن يروي الثقة ما لا يرويــه غيره، هذا ليس بشاذ. إنما الشاذ أن يروي الثقة حديثاً يخالف فيه النـــاس:

١ سمي شاذا لانفراده ، لأن الشاذ منفرد عن الجمهور ٠ ( التوضيح ٢/٣٧٧ ) ٠

۲ التدریب ۸۱ ۰

٣ شرم النخبة ١٤ ٠

الامام الشافعي اشهر من أن يعرف به • فهو الامام الذي ملا طباق الارض علما ، وصاحب المذهب المسمى باسمه ، محمد بن أدريس بن العباس بن عثمان بن شافع ، وإلى جده الاخير هذا نسب فعرف بالشافعي • وهو قرشي مطلبي مكي ، كنيته أبو عبد الله ، وكانت أمه أزدية • حدث عن مالك بن أنس ، وسفيان بن عيبته ، وعبد الملك بن الماجشون ، وأخذ الفقه عن مسلم بن خالة الزنجي • له كتب كثيرة في التفسير والحديث والفقه والادب ، ولكن أشهرها « الرسالة » ، وله كذلك « الأم » و « المبسوط » • توفي بمصر سنة ٢٠٤ هـ عن أربم وخمسين سنة •

هذا الشاذ من الحديث (١) . والناس ، في قول الشافعي ، هم الثقات ، فكأنه يقول : «الشاذ ما رواه الثقة مخالفاً الثقات» ، وهو إذن لا يلاحظ مطلق التفرد ، بل التفرد والمخالفة في آن واحد ، إلا أنه لم يصرح بأن المخالفة للأولى أو الأوثق ، وإنما هي مخالفة عامة للناس «الثقات» .

وبهذا الاصطلاح أخذ كثير من علماء الحجاز (۲) ، وانتصر له ابن الصلاح ، واستنتج منه ابن كثير أن الثقة إذا روى ما لم يرو غيره «مقبول إذا كان عدلاً ضابطاً حافظاً ، فان هذا لورد لردت أحاديث كثيرة من هذا النمط ، وتعطلت كثير من المسائل عن الدلائل (۳) » . وأكد هذا الاصطلاح العلامة ابن القيم (٤) بعبارة قاطعة فقال : « ... وإنما الشذوذ أن نخالف الثقات فيما رووه ، فأما إذا روى الثقة حديثاً منفرداً به ولم يرو الثقات خلافه ، فان ذلك لا يسمى شاذاً . وإن اصطلح على تسميته «شاذاً » – بهذا المعنى – لم يكن هذا الاصطلاح موجباً لرده ولا مسبوعاً له » (٥) .

وأما الحاكم فيرى أنّ «الشاذ حديث ينفرد به ثقة من الثقات ، وليس للحديث أصل متابع لذلك الثقة » (٦) . فهو يعتبر قيد التفرد بلفظ صريح، أما قيد المخالفة فيعتبره أيضاً \_ في نظرنا \_ ولكن بلفظ غير صريح ، فلو

١ معرفة علوم الحديث ١١٩ ٠ وعنه باختلاف يسير التدريب ٨١ والتوضيح ١/٣٧٧ ٠

٢ اختصار علوم الحديث ٦١ ٠

٣ اختصار علوم الحديث ٦٢ ، ٦٣ •

عو الامام الكبير ، شبيس الدين أبو عبد الله محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سنعد بن حوين
 الذرعي الدمشيقي ، المعروف بابن قيم الجوزية ، الحنبلي ، المتونى ٧٥١ .

اغاثة اللهفان ١٦٠ في الرد على من طمن في حديث ابن عباس في المطلقة ثلاثا بانها كانت
 واحدة على عهد الرسول وأبي بكر وصدرا من خلافة عمر م

٦ معرفة علوم الحديث ١١٩٠.

كان للحديث أصل متابع للراوي الثقة لما كان مخالفاً الناس أو الثقات ، والحاكم - كما رأينا - يشترط في الشاذ فقدان الأصل المتابع ، فكأنه يشترط المخالفة ويعتبرها . وما لنا نذهب بعيداً وقد كفانا بنفسه التخبط في فهم تعريفه ، فأزال كل لبس حين عقب على ذلك مباشرة بتعريف الشافعي للشاذ ، قاصداً إلى إظهـار المّائل بـن رأيه ورأي هذا الإمـام العظيم ، وقد بلغ به استشعاره هذا البّائل حدُّ الإتيان بشاهد واحد على الشاذ، تاركاً لك الحيار أن تجعله مثالاً على تعريفه الحاص أو على تعريف الشافعي . قال : ومثاله ما حدثنا أبو بكر محمد بن أحمد بن بالُوَيه قال : حدثنا موسى بن هارون ، قال : حدثنا قتيبة بن سعيد ، قال : حدثنا الليث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيل عن معاذ بن جبل أن النبي عَلَيْنَ كَان في غزوة تبوك إذا ارتحل قبل زيغ الشمس أخـر الظهر حتى يجمعها إلى العصر فيصليها جميعاً ، وإذا ارتحل بعد زيغ الشمس صلى الظهر والعصر جميعاً ، ثم سار ، وكان إذا ارتحل قبل المغرب أخر المغرب حتى يصليها مع العشاء ، وإذا ارتحل بعد المغرب عجّل العشاء فصلاً ها مع المغرب .

يعلق الحاكم على هذا المثال بقوله: «هذا حديث رواته أثمة ثقات ، وهو شاذ الاسناد والمتن ، لا نعرف له علمة نعلله بها ، ولو كان الحديث عند الليث عن أبي الطفيل لعللنا به الحديث ، ولوكان عند يزيد بن أبي حبيب عن أبي الزبير لعللنا به ، فلما لم نجد له العلتين خرج عن أن يكون معلولاً ، ثم نظرنا فلم نجد ليزيد بن أبي حبيب عن أبي الطفيل رواية ، ولا وجدنا هذا المتن بهذه السياقة عند أحد من أصحاب أبي الطفيل ولا عند أحد ممن رواه عن معاذ بن

جبل عن أبي العلفيل ، فقلنا : الحديث شاذ» (١) .

وإنما حرص الحاكم على أن يقصي عن هذا الحديث معنى العلة ، فصرح بأنه لم يعرف له علة يعلله بها ، وأنه خرج عن أن يكون معلولاً ، لما يستشعره في الشاذ من صعوبة تشبه صعوبة المعلل ، فهو مما «ينقدح في نفس الناقد أنه غلط ولا يقدر على إقامة الدليل على ذلك» (٢٠) ، ولذلك اضطر الحاكم إلى التفرقة بينهما ، فرأى «أن المعلول ما يوقف على علته أنه أدخيل حديث في حديث ، أو وهيم فيه راوٍ ، أو أرسله واحد فوصله واهم » (٣) ، فهو – على خفاء علته وغموضها – يمكن الوقوف عليه ، لكن الشاذ أدق من المعلل ، فلا يوقف على علته ، وكان في الذروة من الفهم به إلا من مارس هذا الفن غاية المارسة ، وكان في الذروة من الفهم الثاقب ورسوخ القدم في الصناعة ، ورزقه الله نهاية الملكة (١٠) .

ودقة الشاذ تنشأ غالباً عن تعذر الحكم بفقدان الأصل المتابع له ، لما يستدعيه الوقوف على ذلك من البحث والتقصي ، ولعل دقة الشاذ أو صعوبته على هذا النحو الذي بالغ فيه الحاكم – أن تكون السبب الجوهري في الاعتقاد بتفرده في تعريف الشذوذ ، وابتعاده فيه عن رأي الجمهور . ولذلك ضعف ابن الصلاح رأي الحاكم ، واعترض على تعريف بحديث « الأعمال بالنيات » فإنه

١ معرفة علوم الحديث ١١٩ - ١٢٠ ٠

٢ التدريب ٨١ • وقارن بألفية السيوطي ٩٢ هامش •

٣ ميرفة علوم الحديث ١١٩ • وقارن بما ذكرناه في المعلل •

٤ التوضيع ١/٣٧٩ • وقارن بما ذكرناه عن علل الحديث •

تفرد به عمر ، وعنه علقمة ، وعنه محمد بن إبراهيم التيسي ، وعنه محمد بن إبراهيم التيسي ، وعنه محمد بن سعيد الأنصاري (١) . على أننا نبهنا إلى بعض المتابعات الغرائب التي أحصاها العلماء لهذا الحديث ، واتضح لنا – من تعليقات النقاد – أن الحديث رغم المتابعات لم يصح من طريق عمر إلا الطريق المتقدمة (٢) ولقد زعم ابن العربي أنه روى حديث النية من ثلاثة عشر طريقاً ، فطعن عليه بعض أهل بلدته لما لم يبرز لهم بيان ما ادعاه من الطريق ، فقال :

يا أهل حمص (٣) ومن بها أوصيكم بالبر والتقوى وصيـة مشـفق فخذوا عن العربي أساء الدجى وخذوا الرواية عن إمام متقـي إنّ الفتى ذرب اللسان مهذب إن لم يجد خبراً صحيحاً يخلـق (٤)

وإذا لم يسلم للحاكم حديث النية هذا مثالاً عن الشاذ ، لأنه – على تفرده – صحيح ، والصحيح لا يكون شاذاً ، فها أكثر الأمثلة التي ذكرها الجمهور استشهاداً على الشاذ، في تعريفه المعتمد ، وهي – في الوقت نفسه – صالحة للاستشهاد على تعريف الحاكم ، إذ كانت مخالفة الثقات فيها صورة من فقدان الأصول المتابعات . ومن أوضح الأمثلة على ذلك ما رواه أبو داوود والترمذي من حديث عبد الواحد ابن زياد عن الأعمش ، عن أبي هريرة مرفوعاً : « إذا

١ اختصار علوم الحديث ٦١ • وقارن بما ذكرناه عن الآحادي حين يستفيض ص ١٥٠ •

۲ راجع ص ۹۹ ح۱ من کتابنا هذا ۰

٣ أراد الشاعر بحمص اشبيلية لانه يقال لها ذلك ، وابن العربي من اشبيلية •

٤ التوضيح ١/٢٨١ ٠

صلى أحدكم ركعتي الفجر فليضطجع عن يمينه ». قال البيهقي (١): خالف عبد الواحد العدد الكثير في هذا ، فإن الناس إنما رووه من فعل النبي عليه لا من قوله ، وانفرد عبد الواحد من بين ثقات أصحاب الأعمش بهذا اللفظ » (٢).

والنقاد يذكرون في هذا الباب تعريفاً لأبي يعَلَى الخليلي (٣) يحكي به رأي حفاظ الحديث في الشاذ، فهو عندهم ما ليس له إلا إسناد واحد، يشذ به ثقة أو غير ثقة ، فيتوقف فيا شذ به الثقة ولا محتج به ويرد ما شذ به غير الثقة (١) . وكان على ابن الصلاح والعلماء أن يضعفوا هذا الرأي كما ضعفوا رأي الحاكم ، ولكن بين الرأيين فرقاً واضحاً ، فإذا أمكن رد تعريف الحاكم إلى رأي الجمهور ، فمن المتعذر التوفيق بين ما حكاه الحليلي وما ذهب اليه الجمهور ، لأن الحليلي جعل الشاذ بين ما حكاه الحليلي وما ذهب اليه الجمهور ، لأن الحليلي جعل الشاذ مطلق التفرد بدون اعتبار المخالفة (٥) ، في حين راعي الجمهور قيد تفرد الثقة ، وقيد مخالفة الثقات . ولا يشفع للخليلي إلا أنه يحكي رأي حفاظ

الامام البيهتي هو أحمد بن العسين بن علي ، أبو بكر ، منسوب الى بيهق ، وهي قرى مجتمعة بنواحي نيسابور على عشرين فرسخا منها ، وللبيهقي كتب كشيرة قبل انها نحو الالف ، وأشهرها كتاب السنن الكبرى ، ودلائل النبوة ، توفي البيهقي سنة ٤٥٨ هـ ، ( الرسالة المستطرفة ٢٥ مـ ٢٦ ) ،

٢ التدريب ٨٢ • وهذا مثال على شاذ المتن ، لان عبد الواحد بن زياد انفرد بهذا اللفظ ، بينما
 رواه ثقات أصحاب الاعبش من فعل النبي صلى إلله عليه وسلم لا من قوله •

٣ مو القاضي الحافظ الخليل بن عبد الله القزويني ، المتوفى سنة ٤٤٦ م. • له « الارشاد في علماء البلاد » ذكر فيه المحدثين وغيرهم من العلماء على ترتيب البلاد الى زمانه • ثم رتبه على الحروف ابن قطلوبنا ( ... ٨٧٩ م. ) الرسالة المستطرفة ٩٧ •

٤ اختصار علوم الحديث ٦١ ٠

ه التدريب ۸۱ •

الحديث في الشاذ، في هو عنده بالاصطلاح الخاص، وهو \_ في الحقيقة \_ حكى تعريف الشافعي للشاذ الذي أخذ به الجمهور (١)، فهو في كلتـــا الحالتين ليس إلا ناقلاً لآراء العلماء بدقة وأمانة (١).

على أن تعريف الشاذ – كما حكاه الخليلي – لو سُلم لترتبت عليه نتائج خطيرة في مصطلح الحديث: فهذا التعريف يسمح في بعض الأحوال بوصف «الصحيح» بالشذوذ، مع اننا اشترطنا في الصحيح سلامته من كل علة. إلا اننا – كما رأينا فيما سمّاه الخليلي بالصحيح المعلول أنه لا يقصد به التقيد بالاصطلاح (٣) – نرى هنا فيما يحكيه عن تسمية الصحيح شاذاً (إذا لم يكن له إلا إسناد واحد شذ به ثقة) ، أنه للمرة الثانية لا يريد التقيد بالاصطلاح العام المشهور ، وأنه – رغم حكايته هذا التعريف الغريب للشاذ – ما كان الخمهور ، يزيدنا ثقة بذلك أنه هو أيضاً حكى ذلك الرأي المشهور .

فالصحيح إذن أنه لا بد في الشاذ من اشتراط التفرد والمخالفة، وبها تحقي عن كل حديث وسيم بالصحة ، فعد خالصاً للضعف ، ووسعنا إدراجه في الأنواع المختصة بالضعيف . أما تفرد الثقة أو غير الثقة ، بغير شرط المخالفة ، فإنه ضرب من التفرد المطلق الذي يوصف به الحديث « الفرد » ، وسنذكره

١ اختصار علوم الحديث ٦١ ٠

٢ وبهذا دافع صاحب التوضيح ٣٨٤/١ عن الخليلي ٠

٢ راجم أيضا أواخر بحث المعلل من كتابنا هذا ٠

في القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف ، فلا مسوغ لتداخله هنا مع الشاذ بوجه من الوجوه .

وأما التوقف فيما شذ به الثقة ، ورد ما شذ به غير الثقة ، فأمران يتعلقان بالاحتجاج وعدمه ، فلا أثر لهما في الحكم على حديث ما بالصحة أو بالضعف . لذلك عددنا في ألقاب الصحيح والحسن «الصالح» لصلاحيتها للاحتجاج ، فغيرها – وهو الضعيف – ليس صالحاً ولا يحتج به ، بل هو مردود . والحلاصة أن تنوع الأوصاف والألقاب لا يرادف دائماً تنوع الأقسام والمصطلحات (۱) .

### التاسع – المنكو

أدق تعاريف المنكر هو أنه الحديث الذي يرويه الضعيف مخالفاً رواية الثقة. وهو يباين الشاذ، إذ أن راوي الشاذ ثقة، بينا راوي المنكر ضعيف غير ثقة. وقد لوحظ في المنكر أنه مقابل للمعروف (٢) كبا لوحظ في الشاذ أنه مقابل للمحفوظ (٣)، لأن راوي المناكر إنما يخالف ما تُعرِف واشتهر وإن

١ تعتذر الى القارى، الكريم لاضطرارنا الى مناقشة الآرا، المختلفة في الشاذ، فقد وعدناء الا نخوض في الجدل و ولكن لم يسعنا الاغضاء على ما يظن من تضارب التعاريف حول الشاذ، فحاولنا التوفيق بين تلك الآراء ما أمكن ، لاستحالة الأخذ ياحدها دون نقاش .

لان المنكر لغة اسم مفعول من انكره بمعنى جحده أو لم يعرفه • ويلاحظ أن المحدثين يراعون
 المعنى اللغوي في مصطلحاتهم الخاصة •

٣ وقد أشرنا الى ذلك في بحثنا الالقاب المستركة بين الصحيح والحسن • دراجع ص ١٦١ بوجه
 خاص •

لم يحفظ ، فالحفظ درجة من الضبط أبعد ما تكون عن مثل هذا الراوي الضعيف . أما راوي الشواذ نفر ثقة ، وغالباً ما يكون مع توثيقه حافظاً ضابطاً ، إلا أنه خالف من هو أوثق منه ضبطاً وإتقاناً ، فهو لم يخالف ما 'عرف واشتهر فقط بل خالف ما 'حفظ وأتتن أيضاً . قال ابن حجر : «وزيادة راوي الصحيح والحسن مقبولة ، ما لم تقع منافية لرواية من هو أوثق ، فإن خولف بأرجح منه لمزيد ضبط أو كثرة عدد أو غير ذلك من وجوه الترجيحات فالراجح يقال له المحفوظ ، ومقابله – وهو المرجوح – يقال له الشاذ . وإن وقعت المخالفة له مع الضعف فالراجح يقال له المعروف ، ومقابله يقال له المنكر » ١١) .

لكن ابن الصلاح ذهب إلى ترادف المنكر والشاذ ، إذ نقل عن البر ديجي (٢) في تعريف المنكر «أنه هو الحديث الذي ينفرد به الرجل ، ولا يعرف متنه من غير روايته ، لا من الوجه الذي رواه منه ولا من وجه آخر » (٣) ، وكأنه بعبارة أوضح لا يلاحظ في المنكر إلا مطلق التفرد . وإطلاق الحكم على التفرد بالرد أو النكارة أو الشذوذ موجود في كلام كثير من أهل الحديث (٤) . والتفرد على إطلاقه منه المقبول ، ومنه المردود « فإذا تفرد الراوي بشيء نظر فيه ، فإن كان ما انفرد به مخالفاً لما رواه من هو أولى منه بالحفظ لذلك وأضبط كان ما انفرد به شاذاً مردوداً ، وإن لم تكن فيه مخالفة لما رواه غيره وإنما هو

۱ شرح النخبة ۱۲ ــ ۱۲ وقارن مرة أخرى بما ذكرناه ص ۱٦١ ٠

٢ هو الحافظ أبو بكر ، أحمد بن هارون البرديجي ، نسبة الى برديج قرب بردعة ـ باهمال
 الدال ـ بلد باذربيجان - ويقال له البردعي أيضا .

٣ التوضيع ٢/٢ ـ ٥ ٠

٤ نفسه ٢/٢ ٠

أمر رواه هو ولم يروه غيره فينظر في هذا الراوي المنفرد ، فإن كان عدلاً حافظاً موثوقاً باتقانه وضبطه أقبل ما انفرد به ولم يقدح الانفراد فيه ، وإن لم يكن ممن يوثق بحفظه وإتقانه لذلك الذي انفرد بـه كان انفراده خارماً له مزحزحاً له عن حيز الصحيح (۱)». ويكاد ابن الصلاح بتفصيله أنواع التفرد المطلق يشير إلى انقسام المنكر إلى ما ينقسم اليـه الشاذ ، ففي كل منها مخالفة لمن هو أرجع ، وفي كل منهما مقبول ومردود ، فلا بدع إذا كان كلام ابن الصلاح صريحاً في أن المنكر والشاذ بمعنى (۱).

ولكن القول بترادف الشاذ والمنكر بعيد ، وقد نبه السيوطي على بعده بقوله في ألفيته :

المنكر الذي روى غيرُ الثقبَه عالفاً ، في نخبة قد حققه المنكر الذي رأى ترادف المنكر والشاذ ناى (٣)

وهو يقصد ابن الصلاح الذي نأى عن الأرجح وبعد حين رأى ترادف الاصطلاحين ، وهو ما قصده ابن حجر أيضاً حين قال : «وقد غفل من سوى بينها » (٤) .

ومن أوضح أمثلة المنكر ما رواه ابن أبي حاتم (\*) من طريق حبيب بن

١ التوضيع ٢/؟ هامش ٠

٢ التدريب ٨٢ ٠

٣ - ألفية السيوطي في مصطلح الحديث ، ص ٩٣ ، البيتان ١٨٠ - ١٨١ •

٤ شرح النخبة ١٤٠٠

هو الحافظ ابن الحافظ ، عبد الرحمن بن أبي حاتم ، محمد بن أدريس بن المنذر الرازي ،
 حافظ الري ، له مسند في الف جزء ( الرسالة المستطرفة ٤٥ ) .

حبيب – وهو أخو حمزة بن حبيب الزيات المقرئ (١) – عن أبي إسحاق عن العيزار بن حريث عن ابن عباس عن النبي عليه : « من أقام الصلاة وآتى الزكاة ، وحج البيت ، وصام ، وقرَى الضيف ، دخل الجنة » قال أبو حاتم : هو منكر ، لأن غيره من الثقات رواه عن أبي إسسحاق موقوفاً ، وهو المعروف (٢) .

ومما ينبغي التيقظ له أن بعض الأئمة أطلقوا لفظ المنكر على مجرد التفرد (٣) ، فكان لا بد من أمارات على النكارة حتى لا تشتبه صورتها بصورة غيرها . وعلامة المنكر في حديث المحدث أنه إذا على روايته روايته للحديث على رواية غيره من أهل الحفظ والرضى خالفت روايته روايتهم ولم يكذبوا فيها (٤) .

وقد يذكر المحدثون في اصطلاحهم «هذا أنكر ما رواه فلان» ، وإن لم يكن ذلك الحديث ضعيفاً ، كقول ابن عدي : «أنكر ما روى يزيد بن عبد الله بن أبي يردة : إذا أراد الله بأمة خيراً قبض نبيها قبلها » قال : وهذا طريق حسن ، رواته ثقيات ، وقيد أدخله قوم في صحاحهم (٠٠) .

### العاشر ــ المتروك

المتروك في اصطلاح المحدثين هو « الحديث الذي رواه راوٍ واحد متهم بالكذب في الحديث أو ظاهر الفسق بفعل أو قول ، أو كثير الغفلة ، أو

١ حو أحد القراء السبعة المشاهير ، كان مولى لعكرمة بن ربيع التيمي ، قرأ على الاعمش عن يحيى
 ابن وثاب ٠

٢ شرح النخبة ١٤ ٠

٣ التوضيع ٢/٢٠

٤ تفسه ٧/٢ -

ه التدريب ۸۵۰

كثير الوهم (١) ، كحديث صَدَّقة بن موسى الدقيقي عن فرقد السبعي عن مرة الطيب عن أبي بكر (٢) ، وحديث عمرو بن شمر عن جابر الجعفي عن الحارث الأعور عن علي (٣) .

0 0 0

وهذه الأنواع العشرة التي سلكناها في عداد الضعيف الخالص للضعف ، ليست على درجة واحدة من الضعف ، بل تتفاوت تبعاً لحال رواتها ، فمن الضعيف أضعف ، كما أن من الصحيح أصح . وقد ساق الحاكم أبو عبد الله تفصيلاً دقيقاً لأوهى أسانيد الرجال والبلاد في كتابه «معرفة علوم الحديث» (٤).

# هل الموقوف والمقطوع من الأحاديث الضعيفة ؟

لم نسرد من أقسام الحديث الضعيف حتى الآن – تبعاً لما انتهجناه في مستهل بحثنا له – إلا ما أخذ اسها خاصاً به . وأما ما كان منها حالة من حالات الضعف من غير أن يخص باسم معين ، فقد اكتفينا بمجرد الإجالية اليه .

وجدير بنا \_ قبل أن ننتقل إلى «القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف » \_ أن نثير قضيتين إحداها تتعلق بالموقوف والمقطوع هل يوصفان بالضعف ؟ والأخرى تتصل بحكم رواية الأحاديث الضعيفة والعمل بهـــا .

١ - الفية السيوطي ٩٤ ، هامش ٠

۲ معرفة علوم الحديث ۷ه ۰

٣ قارن الندريب ٨٤ بشرح النخبة ١٤ ومعرفة علوم الحديث ٥٦ ٠

٥٦ معرفة علوم الحديث ٥٦ - ٥٨ .

يفصد بالموقوف «ما روي عن الصحابي من قول أو فعل أو تقرير : كأن يقول الراوي : قال عمر بن الخطاب كذا ، أو فعل على بن أبى طالب كذا ، أو تُعمل كيت وكيت أمام أبي بكر فأقره ولم ينكره . فالقول أو الفعل أو التقرير الذي يفترض أن يكون صادراً عن النبي عَلِيَّةٍ نفسه ، يصدر في «الموقوف» عن الصحابي . ومن هنا اتجـه تفكر بعض العلماء إلى ضعف «الموقوف» (١) لأن للحديث المروي عن رسول الله المنتهي اليه قداسة ليست لحديث سواه ولوكان صحابياً جليلاً . على أننا لا نجد مسوغاً لاضعاف الموقوف «إطلاقاً» بهذا السبب ، لأننا حنن نحكم له بالصحة أو الحسن إذا توافرت فيــه شروط أحدهما نعلم يقيناً أننا إنما نصحح أو نحسن حديث الصحابي لاحديث رسول الله عَلَيْتُهِ ، فلم نكذب \_ والحال هذه \_ عليه صلوات الله عليه لاساهين ولا متعمدين ، ولم نضع في فيه ما لم يتلفظ به.. ووصفنا «للموقوف» بالصحة أو الحسن لا يعني وجوب عملنا به ، وإنما نبيح لأنفسنا العمل بما ثبت منه أنه لا مجال للرأي والاجتهاد فيه (٢) ، لأن الصحابى في مثل ذلك لا يقول ولا يفعل ولا يقرّ إلا ما تحققه بنفسه عن النبي عَلِيْكِم . وعلى ذلك فقول الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود : « من أتى عرَّافًا أو كاهناً فقد كفر بما أنزل على محمد عَرَافِيٍّ » (٣) وقوله لمن خرج من المسجد والمؤذن يؤذن : « أما هذا فقد عصى أبا القاسم

١ ولذلك عده القاسمي في الانواع المختصة بالضعيف · وكذلك فعل بالمقطوع · انظر قواعد
 التحديث ١١١ · وقارن بـ ص ١٠ من كتابنا هذا ·

٢ شرح النخبة ٢٦ ٠

۲ التوضيع ۲/۲۲۱ .

عليه (۱) كلاها حديث موقوف ، وكلاها مما يجوز لنا العمل به ، وعلينا – مع ذلك – أن نتحفظ في الأحاديث الموقوفة على كعب الأحبار ، وابن سلام ، وابن عمرو بن العاص ، لأنهم من الصحابة الذين اشتهروا برواية الإسرائيليات والأقاصيص ، ولا سيا ما يتعلق منها بأشراط الساعة وفتن آخر الزمان . وأغلب الأحاديث التي تشتمل على مثل هذه الأخبار ضعيفة ، إن لم نقل موضوعة ، لكن ضعفها ليس ناشئاً عن وقفها ، أو بعبارة أخرى : لم تكن ضعيفة لأنها موقوفة ، بل نشأ ضعفها عن شذوذ أو علة أو اضطراب فيها ، وإلا فهي قابلة كالأحاديث المرفوعة إلى رسول الله عليه لأن توصف بالصحة أو الحسن أو الضعف ، نبعاً خال أسانيدها ومتونها .

وإذا قال الراوي عن الصحابي «برفع الحديث» أو «ينميه» أو «ينميه» أو «يبلغ النبي على النبي على الله عند أهل الحديث من قبيل المرفوع الصريح الله الرفع (٢) . بيد أن إطلاق بعضهم أن تفسير الصحابة له حكم المرفوع إطلاق غير جيد ، لأن الصحابة اجتهدوا في تفسير القرآن ، واختلفوا في بعض المسائل والفروع ، كما رأينا بعضهم يروي الإسرائيليات عن أهل الكتاب (٣) .

أما الحديث «المقطوع» فهو ما روي عن التابعين من قول أو فعل أو تقرير . وللإمام أبي حنيفة رأي مشهور فيه . فهو – على رغم إدراكه عدداً من الصحابة كأنس بن مالك وعبد الله بن عباس رضي الله عنها – يقول

۱ نفسه ۱/۸۲۲ ۰

٢ اختصار علوم الحديث ٥٠٠

٣ الباعث الحثيث ٥٠ ٠

قرلاً صريحاً: «ما جاء عن الرسول على العين والرأس ، وما جاء عن الصحابي تخيرنا منه ، وأما ما جاء عن التابعين فهم رجال ونحن رجال » . وأوضح من قوله هذا أنه بجعل «المقطوع» ضعيفاً لا يحتج به . ولذلك مالت مدرسة الرأي – التي هي مدرسته – إلى تفضيل العمل بالقياس الظاهر على العمل بما ورد «مقطوعاً» عن التابعين . بيد أن الرأي المختار أن «المقطوع» يوصف كذلك بالصحة أو الحسن أو الضعف – تبعاً لحال إسناده ومتنه – وأن تصحيحه أو تحسينه لا يعين أنه مأخوذ عن الصحابة ، فضلاً عن النبي ما الله عن بل يعين بحرد روايته عن التابعين أنفسهم ، فلا بجوز أن نحتج منه إلا بما جاء عن أكابر هو لاء التابعين كسعيد بن المسيب والشعبي والنخعي ومسروق (١) ، الذين أتيح لهم أن يعاصروا أكابر الصحابة رضوان الله عليهم .

## رواية الأحاديث الضعيفة والعمل سها

يتناقل الناس هذه العبارة « بجوز العمل بالضعيف في فضائل الأعمال »، فيسوغون بها جميع ما يتساهلون في روايته من الأحاديث التي لم تصح عندهم ، ويدخلون في الدين كثيراً من التماليم التي لا تستند إلى أصل ثابت معروف . وإن هذه العبارة ليست على مر العصور أكثر من صدى لعبارة أخرى مماثلة لها منسوبة إلى ثلاثة من كبار أثمة الحديث ، هم أحمد بن حنبل وعبد الرحمن بن

١ سبقت ترجمة ابن المسيب والشعبي ، اما النخعي فهو ابراهيم بن يزيد بن قيس الكوفي ، فقيه العراق ، توفي سنة ٩٦ هـ ، وقال الشعبي عنه حين بلغته وفاته : « ما ترك أحدا أعلم منه أو أفقه » فقيل له : ولا الحسن وابن سيرين ؟ قال : ولا الحسن وابن سيرين ، ولا من أحل البصرة ولا الكوفة ولا العجاز ولا الشام » ، وأما مسروق فهو ابن الاجدع بن مالك الكوفي ، كان فقيها من أصحاب عبد الله بن مسمود ، توفي سنة ٦٢ هـ .

مهدي، وعبد الله بن المبارك ، فقد روي عن هؤلاء أنهم كانوا يقولون : « إذا روينا في الفضائل ونحوها تساهلنا » (١) .

على أن عبارة هؤلاء الأئمة لم تفهم على وجهها الصحيح ، فغرضهم من التشديد ليس مقابلة أحدها بالآخر كتقابل الصحيح بالضعيف في نظرنا نحن ، وإنما كانوا إذا رووا في الحال والحرام يتشددون فلا محتجون إلاً بأعلى درجات الحديث ، وهو المتفق في عصرهم على تسميته «بالصحيح» فإن رووا في الفضائل ونحوها مما لا يمس الحل والحرمة لم بجدوا ضرورة للتشدد وقصر مروياتهم على الصحيح ، بل جنحوا إلى قبول ما هو دونه في الدرجة وهو الحسن الذي لم تكن تسميته قد استقرت في عصرهم ، وإنما كان يعتبر قسماً من الضعيف ، في اصطلاح المتقدمين وإن كان في نظرهم أعلى درجة مما يصطلح بعدهم على وصفه بالضعيف (١) . ولو أن الناس ِ فهموا أن تساهل هو لاء الأئمة في الفضائل إنما يعني أخذهم بالحديث الحسن الذي لم يبلغ درجة الصحة ، لما طوّعت لهم أنفسهم أن يتناقلوا تلك العبارة السالفة: « بجوز العمل بالضعيف في فضائل الأعال » ، فميّا لا ريب فيه – في نظر الدين – أنّ الرواية الضعيفة لا بمكن أن تكون مصدراً لحكم شرعي ولا لفضيلة خلقية ، لأنَّ الظنَّ لا يغني من الحقَّ شيئاً ، والفضائل كالأحكام من دعاثم الدين الأساسية ، ولا بجوز أن يكون بناء هذه الدعائم واهياً ، على شفا جرف هار .

لذلك لا نسلم برواية الضعيف في فضائل الأعال ولو توافرت له جميع

١ قارن بالكفاية ١٣٣٠

٢ الباعث الحنيث ١٠١ •

الشروط التي لاحظها المتساهلون في هذا المجال . والمشهور أن تلك الشروط ثلاثة :

أولاً – ألا يكون المروي شديد الضعف .

ثانياً \_ أن يندرج تحت أصل كلي ثبت بالكتاب أو السنة الصحيحة .

ثالثاً – ألا يعارضه دليل أقوى منه .

لا نسلم برواية الضعيف – رغم هذه الشروط – لأن لنا مندوحة عنه بما ثبت لدينا من الأحاديث الصحاح والحسان ، وهي كثيرة جداً في الأحكام الشرعية والفضائل الحلقية ، ولأننا – رغم توافر هذه الشروط – لا نؤنس من أنفسنا الاعتقاد بثبوت الضعيف ، ولولا ذلك لما سميناه ضعيفاً ، وإنما يساورنا دائماً الشك في أمره ، ولا ينفع في الديس إلا اليقين .

ومن هنا وجب علينا حتى في دراسة الحديث وتدريسه - ضرب أمثلة على الضعيف منه أن نتحاشى عند الاستشهاد به كل عبارة تفيد الجزم والتحقيق فلا ننقل حديثاً تيقنا ضعفه قائلين : «قال رسول الله عليائم » ، حتى لا نوهم السامع أو القارئ أن صحيح أو حسن ، بل نصرح بضعفه ، ونشير إلى نوع الضعف من إعلال وإعضال واضطراب وشذوذ ونحو ذلك إن كنا نعلم هذا يقيناً ، ونشفع قولنا بأحكام الحفاظ الذين اطلعوا على الطرق المختلفة التي ورد بها هذا الحديث مما استوجب وصفهم له بالضعف .

ونحن إذا أعدنا النظر في الأمثلة المختلفة لأقسام الحديث الضعيف التي درسناها لاحظنا أن ضعفها يعود تارة إلى الإسناد، وتارة أخرى إلى المتن.

وإن هذه الملاحظة لتوجهنا إلى التزام الكثير من الحيطة في حكمنا على حديث ما بالضعف. فإطلاق الحكم بالضعف ليس من دقة المحدثين في شيء ، إذ ليس لهذا الاطلاق معنى إلا ضعف الحديث المبحوث عنه إسناداً ومتناً في آن واحد ، مع أنه يحتمل أن يكون ضعفه في الإسناد فقط ، أو في المتن وحده ، بل يحتمل أن يكون ضعفه في إسناد معين، بينا تكون بقية أسانيده صحيحة لا يجوز الحكم بضعفها ، فعلينا إذا وجدنا حديثاً بإسناد ضعيف أن ندقق في تعبيرنا فنقول : « إنه ضعيف بهذا الإسناد (١) » . ونحتاط كذلك في الحديث الذي وصف بعض الحفاظ متنه بالضعف فنقول : « لم يرد هذا المتن من طريق أخرى صحيحة ، كا ذكر الحافظ فلان في كتابه كذا » .

على أن باب الاجتهاد لم يقفل في الحديث كما لم يقفل في الفقه، وبجب أن يظل بابه مفتوحاً في كل من هذين العلمين ، فكل من بأقبل على علم الحديث رواية ودراية وتوافرت فيه شروط الاجتهاد التي كانت تتوافر في الحفاظ السالفين ، جاز له أن يحكم إطلاقاً بضعف حديث ما إن بحث عن جميع طرقه ، وغلب على ظنه أن متنه لم يرد بإسناد آخر صحيح .

والناشئ في علم الحديث إذا نقل رواية لا يعلم حالها، أصحيحة

١ الباعث الحثيث ٩٩ -

هي أم ضعيفة ، يجب عليه أن يختار للتعبير عنها صيغة التمريض ، فيقول مثلاً : «روي عن رسول الله طلقي كذا» ، أو «بلغنا كذا» (١) ولا يجوز له أن يذكر بصيغة التمريض هذه حديثاً صحيحاً يرويه بدون إسناده ، لما يوهم ذلك من ضعفه ، بل يقول جازماً : «قال رسول الله علي .

١ - انظر في و الباعث الحثيث ٤ - ١٠٠ تعليقات العلامة أحمد شاكر -

رَفَّحُ معِس (لرَجَئِ) (الغِجْسَيُّ (لَسِلَنَر) (الغِرْرُ) (الِفِرْدُ کَسِسَ

# الفصِّلُ أَنْعُامِسٌ

# القسمر المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف

نذكر في هذا القسم المشترك مصطلحات اتضح لنا استقراء وبحثاً النها لا تختص بنوع معين من الأنواع الرئيسية الشلائة ، بل تشملها جميعاً على سواء ، فتكون ألقاباً وأوصافاً لكل من الصحيح والحسن والضعيف .

وهذه المصطلحات عشرون ، عرضنا لائنين منها ، وهما الموقوف والمقطوع ، فلم نر بأساً في اتصافها بالصحة أو الحسن تارة ، وبالضعف تارة أخرى ، أما المصطلحات النانية عشر الباقية فهي : المرفوع والمسند والمتصل ، والمؤنن والمعنعن والمعلق ، والفرد والغريب ، والعزيز والمشهور والمستفيض ، والعالي والنازل ، والتابع والشاهد ، والملرج ، والمسلسل ، والمصحف .

وسندرس بعض هذه المصطلحات ُزمراً ثلاثية حيث تتقارب أو تتداخل ، وسندرس بعض هذه المصطلحات ُزمراً ثنائية حيث تتعاكس أو تتقابل ، لتسهل المقارنة بسن

له وأوصافها ، غير أننا سنخصص كلاً من الثلاثة الأخيرة فيها ببحث من الثلاثة الأخيرة فيها ببحث منال ، إذ لا تجاوز ولا تضارب بين المدرج ، والمسلسل ، والمصحف ، فلكل حد منها مفهوم واضح في نفسه ، لا تزيده المقارنة بغيره شيئاً .

## أ ــ ١ و ٢ و ٣ ــ المرفوع والمسند والمتصل :

المشهور في المرفوع أنه ما أضيف إلى النبي مِيَّلِكِمْ خاصةً من قول أو فعل أو تقرير ، سواء أأضافه اليه صحابي أم تابعي أم مَن بعدها ، وسواء أتصل إسناده أم لا (١) .

وواضح من هذا التعريف أن المرفوع لا يكون متصلاً دائماً ، فقد يسقط منه الصحابي خاصة فيكون مرسلاً ، أو يسقط من إسناده رجل أو يذكر فيه رجل مبهم فيكون منقطعاً ، أو يسقط اثنان فأكثر فيكون معضلاً ، وهو في هذه الحالات الثلاث يوصف بالضعف ولو كان مرفوعاً : فليس مجرد رفع الحديث كافياً لإطلاق الحكم بصحته ، بلل لا بد من تتبع الطريق التي رفع بها ليتبن اتصاله أو انقطاعه من جهة ، ولتُعرف درجة رجاله إذا اتصل من جهة ثانية . ومن هنا أمكن دخول المرفوع في هذا القسم المشترك ، فإن كان في إسناده انقطاع سمتي باسم من أسهاء الضعيف ، تبعاً لنوع الانقطاع وإن اتصل إسناده صلح لأن يوصف بالصحيح والحسن ، تبعاً لدرجة رجاله في الضبط .

ومثال المرفوع من القول أن يقول الصحابي : سمعت النبي عَلَيْظٍ يقول

١ التوضيح ١/٤٥٦ ٠

كدا ، أو حدّ ثنا رسول الله عليه بكذا ، أو يقول هو أو غيره : قال رسول الله كذا ، أو نحو ذلك .

ويلاحظ أن المرفوع ينظر فيه إلى حل المن مع قطع النظر عن الإسناد ، فكل ما أضيف إلى النبي عليه كان مرفوعاً (٢). والقول والفعل والتقرير كلها صالحة لأن تسمى «متن الحديث» ، إذ لا علاقة بينها وبين الإسناد حن ينظر اليها لذاتها .

أما المسند فهو – على المعتمد – ما اتصل إسناده من راويه إلى منتهاه، مرفوعاً إلى النبي عليه (٣٠). إلا أن الحطيب يشترط الرفع اشتراطاً أغلبياً فيقول: «وصفهم الحديث بأنه مسند يريدون أن إسناده متصل بين راويه وبين من أسند عنه ، إلا أن أكثر استعالهم هذه العبارة هو فيما أسند عن النبي

مذه الأمثلة الثلاثة ذكرها الحافظ ابن حجر في « شرح النخبة ٣٦ » وهي عنده من النوع الذي انتهى لفظه الى النبي صلى الله عليه وسلم تصريحا • وهو يتبعها بامثلة ثلاثة لما رفع الى النبي حكما من قول أو فعل أو تقرير ( ٢٧ ــ ٢٨ ) وأكثر هذه الامثلة يرد الى ما ذكرتاه في الموقوف ، فلم نجد موجبا لاعادة القول فيه •

۲ التوضيع ۲/۲۵۹/۱

٣ قارن قواعد التحديث ١٠٤ بالتوضيع ٢٥٨/١٠

واتصال الإسناد فيه أن يكون كل واحد من رواته سمعه عنى فوقه حتى ينتهي ذلك إلى آخره ، وإن لم ربين فيه السماع بل اقتصر على العنعنة » (١) . والمسند ، على الأرجح ، لا يرادف المرفوع وإن كان لا بد من شرط الرفع فيه : فقد رأينا إمكان الانقطاع في إسناد المرفوع ، إذ يتجه النظر فيه إلى حال متنه فقط ، فلا يكون كل مرفوع مسنداً ، على حين يجمع المسند شرطي الاتصال والرفع ، إذ ينظر فيه إلى الإسناد والمتن ، فكل مسند متصل لاتصال سنده إلى منتهاه ، وكل مسند مرفوع لانتهاء متنه إلى النبي عليه السلام (١) . ولذلك رأى الحاكم أن المسند لا يستعمل إلا في المرفوع المتصل (١) ، وذكر من شرائطه ألا يكون موقوفاً ، ولا مرسلاً ، ولا معضلاً ، ولا في روايته مدلس (١) ، وألا يكون في إسناده «أخبرت عن فلان» ، ولا «أحد ثت عن فلان» ، ولا «الخني عن فلان» ، ولا «الطنه مرفوعاً» ، ولا «الطنه مرفوعاً» ،

وما أكثر الأمثلة التي يمكن الاستشهاد بها على المسند ، كما عرفناه وفسرناه . وقد ذكر الحاكم مثلاً منها ضربه لألوف من الحديث يستدل به على جملتها فقال : ومثال ذلك ما حدثناه أبو عمر وعبّان بن أحمد السماك ببغداد ، حدثنا الحسن بن مُكثرتم ، حدثنا عبّان بن عمر ، أخبرنا يونس عن الزهري عن عبد

١ الكفاية ٢١ ٠

۲ قارن بالتوضيع ۲/۹۹۱ •

۲ التدریب ۲۰ ۰

٤ معرفة علوم الحديث ١٨ ٠

ه نفسه ۱۹

الله بن كعب بن مالك عن أبيه أنه تقاضى ابن أبي حدرد ديناً كان عليه في المسجد ، فارتفعت أصواتهما حتى سمعه رسول الله عليه فخرج حتى كشف سيتر حجرته ، فقال : نعم ، فقضاه (۱) . فسماع الحاكم من ابن الساك ظاهر ، وسماع ابن الساك من الحسن بن مكرم ظاهر ، وكذلك سماع الحسن من عبان بن عمر من يونس بن يزيد ، سماع الحسن من عبان بن عمر وسماع عبان بن عمر من يونس بن يزيد ، وهو عال لعبان ، ويونس معروف بالزهري ، وكذلك الزهري ببني وصحته بن مالك ، وبنو كعب بن مالك بأبيهم ، وكعب برسول الله عليه وصحته (۱)

۱ تنسه ۱۷ ـ ۱۸ ۰

۲ تفسه ۱۹ ۰

حو يوسف بن عبد الله بن عبد الصحد بن عبد البر النمري القرطبي ، صاحب كتاب الاستيعاب ، والتمهيد ، وجامع بيان العلم وفضله • توفي سنة ٤٦٣ هـ ، « شذرات الذهب ٣١٤/٣ » •

٤ قارن باختصار علوم الحديث ٤٨٠

۱ التدریب

٦ التوضيح ١/٢٥٨ ٠

مقابلتهم بين المسند والمرسل ، يقولون : أسنده فلان ، وأرسله فلان (۱۱ . والحق أن المسند لا يتصور فيه الانقطاع والإرسال وما أشبههما ، بل يجمع في آن واحد الرفع والاتصال . ومن الواضح أن الاتصال ، كالرفع ، ليس كافياً للحكم على الحديث بالصحة (۱۲) ، وإنما يكون صحيحاً إذا توافرت في رجاله شروط الضبط والحفظ على النحو الذي شرحناه (۳) .

وأما المتصل أو الموصول فهو ما اتصل سنده سواء أكان مرفوعاً إلى النبي عَلَيْ أم موقوفاً على الصحابي أو من دونه (١٠). غير أن الحطيب يكاد يسوي بينه وبين المسند ، فلا يرى الفرق بينهما إلا في غلبة الاستعال (٥) ، إذ يغلب على المسند أن يكون فيما أسند عن النبيع عَلَيْكُم، فالرفع فيه ليس أكثر من شرط أغلبي. بيد أن هذا اصطلاح للخطيب خاص به كاصطلاحه في التسوية بين المرسل والمنقطع ، فقد رأيناه لا يفرق بينها إلا في غلبة الاستعال أيضاً . وقد أخذنا في تعريف المسند بالرأي المعتمد الذي يلاحظ فيه اشتراط الرفع اشتراطاً حقيقياً من كل وجه لا أغلبياً .

ولا حاجة بنا إلى الاستشهاد على المتصل في حال الرفع ، لأن أمثلة المرفوع تصلح له ، فلا مسوغ للتكرار . وكذلك المتصل في حال الوقف تصلح له جميع

۱ نفسه ۱/۸۵۸ ایضا ۰

۲ معرفة علوم الحديث ۱۹ ۰

٣ راجع بحث و الصحيح ۽ من هذا الكتاب ٠

١ ختصار علوم الحديث ١٨٠

ه الترضيع ١/٥٥/٠

أمثلة الموقوف . وقد ضرب له ابن الصلاح مثلاً بِمَا يُرويه مالك عن نافع ابن عمر عن عمر (١) .

أما أقوال التابعين إذا اتصلت الأسانيد بهم فتسمى «متصلة مع التقييد» كقولهم: هذا متصل إلى سعيد بن المسيب. ولا يجوز تسميتها «متصلة مع الإطلاق» دون ذكر التابعي الذي انتهى اليه الإسناد، لأن ما ينتهي إلى التابعي يسمونه «المقطوع»، ولا ريب أن المقطوع ضد الموصول لغة وذوقاً، فكرهوا في الاصطلاح أيضاً أن يطلقوا اسم الضد على ضده (۲). ولعلنا، بهذا الاحتراز الدقيق، نفهم جيداً قول ابن الصلاح: «وحيث يطلق المتصل يقع على المرفوع والموقوف» (۳) مع أننا لاحظنا في تعريف المتصل أنه قد يكون موقوفاً على من دون الصحابي، لاحظنا في تعريف المتصل أنه قد يكون موقوفاً على من دون الصحابي، أي مقطوعاً على التابعي.

0 0 0

وخلاصة القول في هذه الزمرة الثلاثية أنّ المرفوع قد يكون متصلاً وغير مرفوع ، وأن وغير متصل ، وأن المتصل قد يكون مرفوعاً وغير مرفوع ، وأن المسند أعم منها كليها ، فهو في الوقت نفسه متصل ومرفوع (٤) ، وأنها جميعاً صالحة في ذاتها لأن تكون صحيحة أو حسنة أو ضعيفة تبعاً لحال رواتها .

١ التدريب ٦٠ ٠

٢ التوضيح ١/٢٦٠ وانظر الهامش أيضا ، وقارن بالتدريب ٦٠ ، ٦٠ ٠

۲ التوضيع ۲/۲۲۰ ۰

٤ قارن بقواعد التحديث ٢٠٤ .

## ب - ك و ٥ و ٦ - المعنعن والمؤنن والمعلق :

الحديث المعنعن هو – كما يظهر من لفظه – ما يقال في سنده : « فلان عن فلان » من غير تصريح بالتحديث والسماع (١) : وهو – على المعتمد – من قبيل الاسناد المتصل إذا توافرت فيه ثلاثة شروط : عدالة الرواة ، وثبوت لقاء الراوي لمن روى عنه ، والبراءة من التدليس (٢).

والمعنعن كثير في الصحيحين ، وهو في صحيح مسلم أكثر ، لأن مسلماً لم يشترط ثبوت اللقاء بين الراوي ومن عنعن عنه ، بل أنكر في خطبة صحيحه هذا الشرط مع أنه مذهب علي بن المديني والبخاري وغيرها من أئمة المحدثين . وقد بني مسلم رأيه على ما عليه أهل العلم قديماً وحديثاً من أن الرواية بالعنعنة ثابتة والحجة بها لازمة : وهي محمولة أبداً على سماع الراوي للمروي عنه إذا كانا ثقتين متعاصرين (٣) .

ولم يتابع مسلماً على رأيه أحد ، بل انتقدوه فيه وأخذوه عليه ، فقال ابن الصلاح : «وفيا قاله مسلم نظر . وقد قبل : إن القول الذي رده مسلم هو الذي عليه أئمة هذا العلم علي بن المديني والبخاري وغيرهما» (ئ . وكمانت عبارة النووي في الموضوع نفسه أصرح وأوضح حيث قال : «وهذا الذي صار اليه مسلم قد أنكره المحققون وقالوا : هذا الذي صار اليه ضعين ،

١ التوضيح ١/٣٣٠ ٠

٢ - انظر شرح العراقي على علوم الحديث ٦٧ .

۳ قارن بمقدمة صحيح مسلم ۲۳/۱ -

٤ علوم الحديث لابن السلام ٧٢٠

و تذي رده هو المختار الصحيح الذي عليه أئمة هذا الفن ... (١١)».

وذهب بعض النقاد إلى أن الحديث المعنعن من قبيل المرسل ، فلا يحتج به ، وآثرت طائفة منهم الاحتجاج به رغم هذا ، فقد رأوا ذلك أكثر ما يكون في مرسل الصحابي ، إذا كان لا يعرف اصطلاحاً في الرواية . فتارة يقول : «سمعت» وتارة «عن رسول الله» وتارة «قال رسول الله» . لذلك استحسنوا التفصيل ، فرواية الصحابي اللذي لازم الرسول عليه عمولة على السماع بأي عبارة أديت ، وإن كان من غير الملازمين احتمل الأمرين ، فقد كان عمر وهو من خواص الصحابة ليتناوب النزول لسماع رسول الله عليه هو وجار له ، فينزل عمر يوماً يتناوب النزول لسماع رسول الله عليهم وينزل جاره يوماً فيأتي عمر بما استفاده في ذلك اليوم ، وينزل جاره يوماً فيأتي عمر بما استفاده في ذلك اليوم ، وينزل المرسل مردود بإجماع الإمام النووي برى أن عد المعنعن من قبيل المرسل مردود بإجماع السلف (۳) .

وقد اعتذروا عن كثرة المعنعن في الصحيحين ، ولا سيا في صحيح مسلم ، بما ورد في المستخرجات عليهما من الطرق الكثيرة التي صرح فيها بالتحديث والسماع (<sup>1)</sup> ، ويشفع لمسلم فوق هذا كثرة طرق الحديث الواحد في صحيحه نفسه ، وليست كلها بالمعنعنة (<sup>0)</sup> .

والقول الفصل للحافظ ابن حجر في شرح المواقع الثلاثة : أحدها أنها بمنزلة «حدثنا» و «أخبرنا». الثاني أنها ليست بتلك المنزلة إذا صدرت

١ - شرح صحيح مسلم للنووي ١٢٨/١ •

٢و٣ التوضيع ١/٣٣٥ ٠

٤ قواعد التحديث ١٠٤ .

ه شرح صحيح مسلم للنووي ١٤/١ ٠

من مدلس. والثالث أنها بمنزلة «أخبرنا» المستعملة في الاجازة ، فلا نخرج عن الاتصال ، ولكنها دون السهاع كها أوضحنا في صور التحمل (۱) . أما الحديث المؤنّن فهو الذي يقال في سنده : «حد ثنا فلان أن فلاناً» وجعله الإمام مالك كالمعنعن ، إذ سئل عن قول الراوي : «عن فلان أنه قال كذا ، أو أن فلاناً قال كذا ، فقال : هما سواء (۲) . وحمله البرديجي (۱) على الانقطاع حيى يتبيّن السهاع في ذلك الحبر بعينه من جهة أخرى (۱) . والحق ما سبق أن أشرنا اليه في بحث «السهاع» من أن الألفاظ المختلفة التي يستعملها الراوي عبارة عن التحديث عند علماء اللسان ، وإنما الحلاف فيها بين نقاد الحديث من جهة العرف والعادة (۱) .

وأما الحديث المعلق فهو ما مُحذف من مبدإ إسناده واحد فأكثر على التوالي ، ويعزى الحديث إلى من فوق المحذوف من روانه (٦) . وهو في البخاري كثير جداً . مثاله : قال عنمان بن الهيئم أبو عمرو : حد تنا عوف عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : «وكلني رسول الله عنه قال : «في أبي هريرة رضي الله عنه قال : «وكلني رسول الله عنه على عنو من الطعام ، فأخذته وقلت له : والله لأرفعنك إلى رسول الله ... » الحديث (٧) .

١ راجع هذه المواقع الثلاثة في التوضيح ٣٣٦/١٠٠

۲ التوضيح ۱/۳۳۷ ۰

٣ سبقت ترجمته ٠

٤ التوضيع ١/٣٣٨ ٠

ه الكناية ۲۸۸

٦ قواعد التحديث ١٠٥٠

٧ صحيح البخاري ٦٤/٣ كتاب الوكالة •

والمعلق في صحيح البخاري على نوعين ، أحدها ما يكون في موضع آخر من كتابه موصولاً ، فهو يتصرف في إسناده بالاختصار مخافة التطويل ، والآخر ما لا يكون إلا معلقاً ، فهو يورده بصيغة الجرم ويستفاد منه الصحة إلى من علق عنه . قال النووي : « فها كان منه بصيغة الجزم كقال ، وفعل ، وأمر ، وروى ، وذكر «معروفاً» ، فهو حكم بصحته عن المضاف اليه . ومع ذلك فايراده في كتاب الصحيح مشعر بصحة أصله إشعاراً يُونُنس به ويركن اليه . وعلى المدقق الذا رام الاستدلال به أن ينظر في رجاله وحال سنده ليرى صلاحيته للحجة وعدمها » (۱) .

ويستشعر بعض العلماء في «المعلق» أنه ضرب من «المنقطع» الذي سقط من إسناده رجل أو ذكر فيه رجل مبهم ، فقد لاحظ السيوطي أنه «وقع في صحيح مسلم أحاديث أبهم بعض رجالها» وذكر طائفة من هذه الأحاديث في بحث المنقطع (٢) ، مع أن النووي يسمي نظائرها معلقات، أو يجعل تسميتها مرددة بين الانقطاع والتعليق، فهو يقول : «قال مسلم: وروى الليث بن سعد ... ويذكر الحديث ثم يقول : هكذا وقع في صحيح مسلم من جميع الروايات منقطعاً بين مسلم والليث ؛ وهذا النوع يسمى معلقاً » (٣).

وأهم ما يعنينا في هذه الزمرة الثلاثية أن الحكم عليها بالضعف الحالص ليس من الدقة في شيء ، فهي قابلة لأن توصف بالصحة والحسن والضعف ، تبعاً لحال رواتها أيضاً.

١ ذكره في قواعد التحديث ١٠٥٠

۲ التدریب ۱۱۷ ـ ۱۱۸ ۰

٠ شرح صحيح مسلم للنووي ١٣/٤٠٠

#### ج – ∀ و ۸ – الفود والغويب :

بین الفرد والغریب رابط مشترك لغة واصطلاحاً : وهو مفهوم التفرد ، رقد سوّغ هذا الرابط لبعض العلماء أن محكموا بترادف الفرد والغریب ، فأنشؤوا یقولون : تفرد به فلان تارة ، وأغرب به فلان تارة أخرى ، وهم یقصدون شیئاً واحداً (۱) .

والحق أن أكثر المحدثين على التغاير بينها من حيث كثرة الاستعال وقلته: فالفرد أكثر ما يطلقونه على الفرد المطلق الذي لم يقيد بقيد ما ، والغويب أكثر ما يطلقونه على الفرد النسبي الذي تُقيد بالنسبة إلى شيء معين . وإنما يغايرون بينهما عند التسمية الاصطلاحية ، فالأصل في مثل هذه التسمية عدم الترادف ، أما من حيث استعالهم الفعل المشتق فلا يفرقون بن التفرد والاغراب (٢).

والفرد المطلق لا يجوز أن يتداخل مع الشاذ ، فقد رأينا، في الشاذ شرطين لا بد منها: التفرد والمخالفة (٣). أما الفرد فلا يلاحظ فيه إلا مطلق التفرد. ومن هنا جاء تعريفهم له بأنه « الحديث الذي انفرد به راو واحد ، وإن تعددت الطرق اليه » (٤). ويحكم له بالصحة أو الحسن أو الضعف تبعاً لحال رواته ، وقد مثلوا للفرد المطلق الصحيح بحديث النهي عن بيع الولاء وهبته ، فان

۱ قارن بالتوضيع ۸/۲ هامش ۰

٢ شرح النخية ٨٠

٣ راجع بحث الشاذ من ١٩٦ الي ٢٠٣٠

٤ الفية السيوطي ٩٥ وانظر الهامش حول البيت ١٨٤٠.

هذا الحديث تفرد به عبد الله بن دينار عن عبد الله بن عمر (١). والمعروف عن ابن دينار أنه ثقة ضابط متقن .

والفرد النسبي ( أو الغريب كما يسمى في الاصطلاح ) لا بجوز أن يتداخل أيضاً مع الشاذ ، فلا تشترط فيه المخالفة مع التفرد ، وإنما يكون فيه ضرب من التفرد المقيّد براو أو براوية عن راو معيّن أو بأهل بلد أو نحو ذلك ، ولذلك عرفوه بأنه «الحديث الذي ينفرد بروايته شخص واحد في أي موضع وقع التفرد به من السند» (٢) . ويقع التفرد في الغريب في أثناء السند فيقيد بالموضع الذي وقع فيه ، كأن يروي عن الصحابي أكثر من واحد ثم ينفرد بروايته عن واحد منهم شخص واحد (٣) ، بينما يقع التفرد في الحديث الفرد في أصل السند وهو طرفه الذي فيه الصحابي ، واليه يرجع ولو تعددت الطرق اليه (٤) . وحنن يكون التقيد في الغريب بأهل بلد ما لا يراد من تفردهم إلا انفراد واحد منهم تجوزاً <sup>(٥)</sup> . فراوي الغريب شخص واحد على جميع الأحوال . وأنواع الغريب متكاثرة ، وإنما تُتضبط بنسبة التفرد فيه إلى شيء

معىن . وأهم هذه الأنواع ثلاثة :

الأول: تفرد شخص عن شخص (٦) ، كتفرد عبدالرحمن بن مهدى عن

١ شرح النخبة ٨٠

٢ شرح النخبة ٦ ٠

۳ تفسه ۸۰

٤ تفسه ٧ •

ه التدريب ۸۸ ۰

التوضيح ٢٠/٢ • وهذا عند الحاكم هو النوع الثاني الذي سماه وأحاديث يتفرد بروايتها رجل واحد عن أمام من الأثمة ، انظر معرفة علوم الحديث ٩٩ ٠

الثوري عن واصل بحديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قلت . يا رسول الله ، أي الذنب أعظم ؟ قال : أن تجعل الله ند الوهو خلقك . قلت : ثم ماذا ؟ قال : أن تزاني حليلة جارك (١) . وهذا النوع كثير متعارف عند المحدثين .

الثاني : تفرد أهل بلد عن شخص (٢) ، كحديث ابن بُريدة : ما كنت لأجلس على قضاء بعد حديث رسول الله على الله على الحنة من أبي بُريدة يقول : «القضاة ثلاثة ، فاثنان في النار وواحد في الجنة : فأما الاثنان فقاض قضى بغير الحق وهو يعلم فهو في النار ، وقاض قضى بغير الحق وهو يا النار ، وأما الواحد الذي هو في الجنة بغير الحق وهو في الجنة الحاكم : هذا حديث تفرد به الحراسانيون ، فإن رواته عن آخرهم مراوزة (٣).

الثالث: تفرد شخص من أهل بلد عن أهل بلد آخر (١) ، كحديث خالد بن نزار الأيلي قال: أخبرني نافع بن عمر الجمحي عن بشر ابن عاصم عن أبيه عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن ألنبي عليه أنه قال: « أبغض الرجال إلى الله البليغ الذي يتخلل بلسانه تخلل الباقرة بلسانها » . قال الحاكم : هذا الحديث من أفراد المصريين عن المكين ، فإن خالد بن نزار عداد وفي المصريين

١ معرفة علوم الحديث ١٠٠٠

٢ التوضيح ١٠/٢ • وهو عند الحاكم النوع الادل ، ويسميه « معرقة سنن رسول الله صلى
 الله عليه وسلم يتفرد بها أهل مدينة واحدة عن الصحابي » • انظر معرفة علوم الحديث ٩٦ •

٣ معرفة علوم الحديث ٩٩ • وراجع الطابع الاقليمي في نشأة الحديث أثناء بحث الرحلة في طلبه ( ص ٥٠ ) وأمثلة التفرد في رواية بعض الأمصار للحديث ز ص ٥٢ ) • والمراوزة : أيناء مرو •

٤ التوضيع ٢/٢٠ ٠

ونافع بن عمر مكي (١) . وقد عبّر الحاكم عن هذا النوع الثالث بقوله : «أحاديث لأهل المدينة تفرد بها عنهم أهل مكة مثلاً ، وأحاديث لأهل مكة ينفرد بها عنهم أهل المدينة مثلاً ، وأحاديث ينفرد بها الحراسانيون عن أهل الحرمين مثلاً ، وهذا نوع يعزّ وجوده وفهمه ! » (٢)

كل هذه الأنواع الثلاثة – كما لاحظنا – تفرد بها شخص واحد ، وكان التفرد مقيداً في كل نوع منها بموضع من السند وقع فيه ، لم يكن في أصل السند بل في أثنائه . وهذا التقييد الإضافي في الحديث الغريب هو الذي سوّغ تسميته «فرداً نسبياً» ، وأكثر الأمثلة التي استشهدنا بها عليه ذكرها الحاكم في النوع الحامس والعشرين من علم الحديث وهو معرفة الافراد (٣) ، كأنه لا يرى بين الفرد والغريب فرقاً إلا في التوجيه والتعليل بن إطلاق وتقييد .

### د ـ ٩ و ١٠ و ١١ ـ العزيز والمشهور والمستفيض :

يجمع بين هذه الأنواع الثلاثة توسطتها بين مصطلحي التفرد النسبي والتواتر المعنوي ، ففيها شيء من الغريب (الذي رأينا أنه هو الفرد النسبي) ، لأن الغريب إذا اشترك اثنان أو ثلاثة في روايته عن الشيخ سميّ عزيزاً ، فإن رواه عنه جاعة سميّ مشهوراً (٤) ، وإن روته عنه الجاعة وكان في ابتدائه

١ معرفة علوم الحديث ١٠٢ ٠

۲ نفسه ۱۰۰۰

٣ انفسه من ص ٩٦ الي ١٠٢ ٠

٤ اختصار علوم الحديث ١٨٧٠

وانتهائه سواءً سُمتي مستفيضاً (١) ، وفيها ضرب من التواتر المعنوي لانتشارها بين الناس بعد أن لوحظ في روايتها التعدد ، فعُزَزت بأكثر من راو ، واستفاضت وكتُبت لها الشهرة بتناقلها على ألسنة الجاعة .

بيد أن هذه الأنواع الثلاثة ألصق بالغريب منها بالمتواتر ، لأن مباحثها تتعلق بالإسناد ، وليس للمتواتر صلة بالإسناد (٢) ، ثم إن تعدد الرواة فيها ، على نيسبه المتفاوتة ، لا يخرجها عن صفة الآحادية ولا يبلغ بها درجة الجمع المشروط في التواتر ، وهي أولا وآخراً أسهاء للغريب وألقاب حين يرقى عن التفرد بعض الشيء ، وهي ، لذلك ، تحاكي الغريب في انقسامها مثله إلى صحيحة وحسنة وضعيفة .

والناظر العجول في هذه الأنواع الثلاثة يخيل اليه أنها ينبغي أن تكون خالصة للصحيح ، فهو يستبعد أن يكون الحديث الذي عز وقوي بمجيئه من طريق أخرى ، أو استفاض واشتهر برواية الجماعة له ، بمنزلة الحديث الغريب الذي انفرد بروايته شخص واحداً. وقد يبدو هذا الاستنتاج منطقياً صحيحاً لما ألفه الناس في كل زمان ومكان من العناية بالكم والكثرة ، ولكن التحقيق العلمي الدقيق يثبت أن مقياس المحدثين في تصحيح الروايات وتضعيفها ليس كمياً فيعول على الأرقام والأعداد ، ويقارن بين الجموع والأفراد : وإنما هو قيمي يعننى بأوصاف الرجال المذكورين في الأسانيد ، أقلة كانوا أم كثيرين . ومن هنا رأينا نقادهم لا يبالون في المتواتر نفسه بتعيين عدد الجمع الراوي له ،

١ شرح النخبة ٥ ٠

<sup>-</sup> راجع ما فصلناء سي ١٥٠٠

بل يشتر طون أن يؤمن تواطؤ هذا الجمع على الكذب في العرف والعادة (١) .

ويسرف الباحث في الظن الخاطئ أحياناً حين يستنتج أن بعض نقاد الحديث لم يستبعدوا أن يكون لتعدد الرواة أثر في تصحيح الحديث . وفي كلام الحاكم أبي عبد الله ما يوهم أخذه بهذا المقياس العددي حن اشترط في «الصحيح» أن يكون له راويان . وقد أوضحنا اتجاهه هذا في بحث «الصحيح» (٢) . على أن من حق الحاكم علينا أن نفسر اتجاهه تفسيراً سلياً". فهو إذ يشترط تعزيز الصحيح لا يحكم بتصحيح العزيز، فالصحيح عنده لا بد أن يكون عزيزاً ولا مجوز أن يكون فرداً ولا غريباً ، أما العزيز فلا يكون دائماً صحيحاً ، بل المشهور والمستفيض – على تعدد رواتها واشبراط الجمع فيها – ليسا دائماً صحيحن ، إذ يكون فيها الحسن والضعيف ، وربما الباطل والموضوع . وعبارة الحاكم في هذا الباب أصرح من أن تؤول ، فهو يقول : «والمشهور من الحديث غير الصحيح ، فربّ حديث مشهور لم بخرّج في الصحيح» (٣) ويستشهد الحاكم على ذلك بطائفة من الأحاديث منها الحسان ومنها الضعاف ، ثم يقول : « فكل هذه الأحاديث مشهورة بأسانيدها وطُرُقها وأبواب بجمعها أصحاب الحديث ، وكل حديث منها تجمع طرقه في جزء أو جزئين ، ولم نخرّج في الصحيح منها حرف ، .

ولقد اطلع السيوطي على هذه الأحاديث التي استشهد بها الحاكم ، فدقق النظر فيها وأحسن التمييز بينها ، وسمتى كلاً منها باسمه الاصطلاحي اللاثق به

۱ قارن بما ذكرناه ص ۱٤۹ .

۲ راجع ص ۱۵۲ ۰

٣ معرفة علوم الحديث ٩٢ ٠

وزاد عليها الكثير في كتاب رتبه على حروف المعجم مستدركاً ب، على الإمام الزركشي ما فاته في «التذكرة ، في الأحاديث المشتهرة» (١). وفي «التدريب» عدد من هذه الشواهد يمثل بها السيوطي للمشهور في جميع أحواله ، صحيحاً وحسناً وضعيفاً وباطلاً.

فمثال المشهور وهو صحيح حديث: «إنّ الله لايقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس ، ولكن يقبض العلماء ، حتى إذا لم رُيبُق عالمـاً اتخذ الناس رؤوساً رُجهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا» (٢) .

ومثال المشهور وهو حسن حديث «طلب العلم فريضة على كل مسلم» فقد قال الميزي (٣) : إن له طرقاً يرتقي بها إلى رتبة الحسن (٤) ..

ومثال المشهور وهو ضعيف : « تُجبلت القلوب على حب من أحسن اليها » (٥٠) .

وأمثلة المشهور وهو باطل لا تعد ولا تحصى ، وهي بين مرفوعات وموقوفات ومقطوعات ، وأكثر ما تشيع على ألسنة العامة . ومنها : « من عرف نفسه فقد عرف ربه » ، « كنت كنزاً لا أُعْرَف » ، عرف ربه » ، « كنت كنزاً لا أُعْرَف » ،

١ التدريب ١٨٨٠

٢ - قارن التدريب ١٨٨ بمعرفة علوم الحديث ٩٢ •

٣ هو يوسف بن عبد الرحمن ، وأبو الحجاج ، المعروف بالمزي ( بكسر الميم وتشديد السزاي المكسورة ) نسبة الى المزة قرية بدمشق ، توفي سنة ٧٤٢ هـ بدار الحديث الأشرقية بدمشق ( الرسالة المستطرقة ص ١٢٦) .

٤ التدريب ١٨٩ ٠ وقد ذكره الحاكم في ( معرفة علوم الحديث ) مكتفيا بقوله : « لم يخرج في الصحيح » ٠

ه التدريب ١٨٩٠

« الباذنجان لما أكل له » (١) .

واشتهار الحديث أمر نسبي (٢) ، فقد يكون مشهوراً بين أهل الحديث خاصة ، وقد يكون مشهوراً بينهم وبين غيرهم من العلماء والعامة . ومن هنا قيل : إن حديث «أبغض الحلال إلى الله الطلاق» مشهور عند الفقهاء ، وحديث « رفع عن أمتي الحطأ والنسيان وما استكرهوا عليه » مشهور عند الأصوليين ، وحديث « نعم العبد صهيب ، لو لم يخف الله لم يعصه » مشهور عند النحاة ، وحديث « مداراة الناس صدقة » مشهور عند العامة . أما حديث « المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده » فمشهور عند أهل الحديث والعلماء والعوام في آن واحد (٣) .

لكن المشهور الاصطلاحي الذي يعرفه نقاد الحديث لا يراد به ما اشتهر على ألسنة الناس من العلماء والعامة ، بل الحديث الذي روته الجماعة ثلاثة أو أكثر (٤) ، وأمثلته ، على كثرتها ، لا يقف عليها غير أهل الحديث والمجتهدين في جمعه ومعرفته (٥) ، ومن أوضحها حديث أنس أن رسول الله عليه قنت شهراً بعد الركوع يدعو على رعل وذكوان . أخرجه الشيخان من رواية سلمان التيمي عن أبي متجلز عن أنس (١) . قال الحاكم موضحاً

١ وقد صرح السيوطي بوضعها فقال : « وكلها باطلة لا أصل لها ، التدريب ١٨٩٠ .

٢ اختصار علوم الحديث ١٨٥٠

٣ راجع هذا كله مع تفصيلات أخرى في التدريب ١٨٩ ٠ وقارن بالتوضيح ٢٠٨/٢٠ ٠

٤ التوضيع ٢/٤٠٩ ٠

ه معرفة علوم الحديث ٩٤ ٠

٦ التدريب ١٨٩٠

أسباب وصف هذا الحديث بالشهرة: «هذا حديث مخرّج في الصحيح ، وله رواة عن أنس غير أبي مجلز ، ورواه عن أبي مجلز غير التيمي ، ورواه عن البيمي غير الانصاري ، ولا يعلم ذلك غير أهل الصنعة ، فإن الغير إذا تأمله يقول: «سليان التيّمي هو صاحب أنس ، وهذا حديث غريب أن يرويه عن رجل عن أنس! » ولا يعلم أن الحديث عند الزهري وقتادة ، وله عن قتادة طرق كثيرة ، ولا يعلم أيضاً أن الحديث طوله في ذكر العُرنين مُجمع ويذاكر بطرقه (١) » .

وأكثر أمثلة المشهور تصلح للمستفيض ، فها مترادفان على رأي جاعة من أثمة الفقهاء ، لكن الأصح التفرقة بينها ، بأن المستفيض يكون في ابتدائه وانتهائه سواء ، والمشهور أعم من ذلك (٢) ، ومنهم من غاير بينهما على كيفية أخرى ، فلاحظ أن الجاعة التي تروي المشهور ثلاثة أو أكثر ، فطرقه محصورة بأكثر من اثنين ، بينما مخصص المتفيض بالأكثر من الثلاثة ، فلا يمكن أن تقل طرقه عن ثلاثة (٣) . وقد مستي بذلك لانتشاره : من فاض الماء يفيض فيضاً ، إذا فاض من جوانب الإناء (١) .

ولم أيثر العلماء شبهة حول المشهور ولا المستفيض ، فأمثلتها كثيرة متضافرة ، وإنما أثاروا الشبهات حول العزيز ، فقد زعم ابن حبان البئستي (\*) أن لا وجود أصلاً للحديث العزيز ، لاعتقاده أنّ العزيز ما يرويه اثنان عن اثنىن إلى أن

١ - معرفة علوم الحديث ٩٣ ، ٩٤ •

١ شرح النخبة ٥ ٠

٣ الترضيح ٢٠٢/٢ ـ ٢٠٣ مامش ٠

٤ التدريب ١٨٨ ، والتوضيح ٢/٤٠٧ ٠

ه سبقت ترجمته ۰

ينتهي إسناده (۱) ، وكأنه يرى أن تسميته بالعزيز لعزة وجوده و ، لمره ، لا لقلة وجوده و ندرته ، وقد رد رأيه شيخ الإسلام ابن حجر قائلاً : «إن أراد أن رواية اثنين فقط عن اثنين لا توجد أصلاً فيمكن أن يسلم ، وأما صورة العزيز التي حررناها فموجودة : بألا يرويه أقل من اثنين عن أقل من اثنين ، مثاله ما رواه الشيخان من حديث أنس ، والبخاري من حديث أبي هريرة ، أن رسول الله عليه قال : «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب اليه من والده ووالدته » الحديث ، ورواه عن قتادة شعبة ورواه عن قتادة شعبة وسعيد ، ورواه عن عبد العزيز إساعيل بن علية وعبد الوارث ، ورواه عن كل جاعة » (۱) .

ومن الصور النادرة في المصطلح أن بجمع الحديث بين وصفي العزة والشهرة ، فيسمى عزيزاً مشهوراً ، وذلك إذا اتضح أنه عزيز في بعض طبقاته برواية اثنين ، ومشهور في التي قبلها أو بعدها بروايته عن الأكثر ، ومثل له الحافظ العلائي (٣) بحديث : «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة » وقال : هو عزيز عن النبي عليلية ، رواه عنه حذيفة بن اليان وابو هريرة ، ورواه عن أبي هريرة سبعة : أبو سلمة بن عبد الرحمن ، وأبو حازم ، وطاووس ، والأعرج ، وهام، وأبو صالح ، وعبد الرحمن مولى أم برثن (٤) .

۱ التوضيح ۲/۵۰۸ هامش ۰

٢ - تزمة النظر ٨ • ونقلها في د التدريب ١٩١ ٠ •

٣ سبقت ترجمته ٠

٤ التدريب ١٩٣٠

#### ه ـ ۱۲ و ۱۳ ـ العالي والنازل :

وهذا النوع من العلو هو أجل الأسانيد شريطة أن يكون باسناد صحيح نظيف ، فلا التفات اليه إذا كان مع ضعف ، ولا سيا إن كان فيه بعض الكذابين المتأخرين ممن ادعى ساعاً من الصحابة كابن هدبة ودينار وخراشة ونعيم بن سالم وأبي الدنيا الأشج . ولذلك قال الحافظ الذهبي : لا متى رأيت المحدث يفرح بعوالي هؤلاء فاعلم انه عامي » (").

اما الاسناد العالي النسبي فهو ما قرب رجال سنده من إمام من أثمة الحديث ، كالأعمش ، وابن جريج ، ومالك ، وشعبة ، وغيرهم ، مع صحة الاسناد اليه ، أو قربوا من كتاب من الكتب المعتمدة المشهورة ، كالكتب الستة ، والموطأ ،

١ الجامع ١/١١ رجه ٢ ٠

٢ قارن بقواعد التحديث ١٠٨ ٠

٣ التدريب ١٨٤٠

ونحو ذلك (١١) . وإنما 'سمي «نسبياً» لأن ً العلو فيه إضافي لاحقيقي .

وللاسناد العالي النسبي صور كثيرة ، أشهرها ان تأتي لحديث رواه البخاري مثلاً ، فترويه باسنادك إلى شيخ البخاري ، أو شيخ شيخه ، وهكذا ، ويكون رجال إسنادك في الحديث أقل عدداً مما لو رويته من طريق البخاري (٢).

وقد جعل ابن حجر الإسناد العالي النسبي على أربعة أنواع: الموافقة، والبدل، والمساواة، والمصافحة.

فالموافقة هي الوصول إلى شيخ أحد المصنفين من غير طريقه . مثاله أن يروي البخاري عن قتيبة عن مالك حديثاً ، فترويه بإسناد آخر عن قتيبة ، بعدد أقل مما لو رويته من طريق البخاري عنه (٣) .

والبدل هو الوصول إلى شيخ شيخه من غير طريقه أيضاً . ومثاله أن يقع لك الإسناد السابق بعينه من طريق أخرى إلى القعنبي عن مالك ، فيكون القعنبي بدلاً فيه من قتيبة (٤) .

والمساواة هي استواء عدد الإسناد من الراوي إلى آخره مع إسناد أحد المصنفين ، ومثاله — كما قال ابن حجر — أن يروي النسائي مثلاً حديثاً يقع بينه وبين النبي عليه أحد عشر نفساً ، فيقع لنا ذلك الحديث بعينه بإسناد آخر إلى النبي عليه ، بيننا فيه وبين النبي عليه أحد عشر نفساً فنساوي

۱ التدريب ۱۸۰ •

٢ قارن بالباعث الحثيث ١٨٢٠

٣ شرح النخبة ٣١٠

١٨٥ تارن شرح النخبة ٣١ بالتدريب ١٨٥٠

النسائي من حيث العدد مع قطع النظر عن ملاحظة ذلك الاسناد الحاص (۱۰ . وقال ابن الصلاح: « أما المساواة فهي في أعصارنا : أن يقل العدد في إسنادك ، لا إلى شيخ مسلم وأمثاله ، ولا إلى شيخ شيخه ، بل إلى من هو أبعد من ذلك ، كالصحابي ، أو من قاربه ، وربما كان إلى رسول الله عليه ، بحيث يقع بينك وبين الصحابي مثلاً من العدد مثل ما وقع من العدد بين مسلم وبين ذلك الصحابي ، فتكون بذلك مساوياً لمسلم مثلاً في قرب الاسناد وعدد رجاله » (۲) .

والمصافحة هي الاستواء مع نلميذ ذلك المصنف ، وسميت مصافحة لأن العادة جرت في الغالب بالمصافحة بين من تلاقيا (٣) . وإن وقعت المساواة لشيخك كانت لك مصافحة ، كأنك صافحت المصنف وأخذت عنه ، وإن وقعت المساواة لشيخ شيخك كانت المصافحة لشيخك ، وإن وقعت لشيخ شيخك فالمصافحة لشيخ شيخك .

ونسبية العلو في كل من المساواة والمصافحة لا تحتاج إلى إيضاح ، فهذان النوعان عاليان بالنسبة لنزول مؤلف الكتاب في إسناده . ولذلك يتعذر وجود هذين النوعين في زماننا ، القرن الرابع عشر الهجري ، وفيا يقاربه من القرون الماضية ، لأن الاسناد بعيد جداً بالنسبة الينا . ولقد أراد ابن الصلاح أن ينفي عن المساواة والمصافحة حقيقة العلو ، فحكم عليها حكماً واحداً ، ونظر اليها بمنظار واحد ، ثم جزم بأن « هذا النوع من العلو علو تابع لننزول ، إذ لولا

١ شرح النخبة ٣٢ ٠

٢ علوم الحديث لابن الصلاح ٢١٩٠

٣ شرح النخبة ٣٢ ٠

٤ التمريب ١٨٦٠

نز ل ذلك الإمام في إسناده لم تعل أنت في إسنادك »! (١) .

ومن صور العلو النسبي تقدم وفاة الراوي عمن روى عنه وإن تساويا في العدد . فمن سمع مسند أحمد على الحلاوي عن أبي العباس الحلبي عن النجيب أعلى نسبياً ممن سمعه على الجال الكتاني عن القرضي عن زينب بنت مكي ، لتقدم وفاة الثلاثة الأولين على الثلاثة الآخرين (٢٠) فهم أقرب إلى أحمد ومسنده .

ومن العلو النسبي تقدم الساع (٣): فمن سمع من الشيخ قديماً كان أعلى ممن سمع منه أخيراً ، كأن يسمع شخصان من شيخ واحد، أحدها سمع منه منذ ستين سنة مثلاً ، والآخر منذ أربعين ، فالأول أعلى من الثاني (٤).

وولوع المتأخرين من المحدثين بالإسناد العالي مطلقاً ونسبياً ، غلب على الكثيرين منهم حتى صرفهم عن الاشتغال بما هو أهم منه ، فتباهوا به مثلما تباهوا بطلب الغرائب والمناكير ، كما أوضحنا في فصل الرحلة في طلب الحديث ، وفصل شروط الراوي ، ه وإنما كان العلو مرغوباً فيه لكونه أقرب إلى الصحة وقلة الحطأ ، لأنه ما من راو من رجال الاسناد إلا والحطأ جائز عليه ، فكلما كثرت الوسائط وطال السند كثرت مظان التجويز ، وكلما قلت قلت » (،)

ومن هنا شاع على ألسنة المحدثين أن النازل مفضول (٦) . قـــال السيوطي في ألفيته :

١ علوم الحديث لابن الصلاح ٢٢٠ -

۲ التعريب ۱۸۳۰

٢ علوم الحديث لابن الصلاح ٢٢٠٠

١٨٧ وقارن بالتدريب ١٨٧٠ .

ه شرح النخبة ٣١٠

٦ اختصار علوم الحديث ١٨٤٠

## وطلب العلو سنَّة " ومَّن " يفضل النزول عنه ما فطن " (١)

وغني عن البيان أن النازل هو ما قابل العالي ، وأن تفصيل أقسامه يدرك من تفصيل أنواع العالي التي سبقت الإشارة اليها (٢).

على أن تفضيل العالي على النازل لا ينبغي أن يبقى على إطلاقه ، فرب إسناد نازل أفضل من عال إذا تميز بفائدة ، كما إذا كان رجاله أوثق أو أحفظ أو أفقه أو كانت صورة تحمله أقرب إلى السماع (٣) . قال وكبع (٤) لأصحابه : أيما أحب اليكم : الأعمش عن أبي وائل عن ابن مسعود ، أو سفيان عن منصور عن إبراهيم عن علقمة عن ابن مسعود ؟ فقالوا : الأول . فقال : الأعمش عن أبي وائل شيخ عن شيخ ، وسفيان عن منصور عن إبراهيم عن علقمة عن ابن مسعود فقيه عن فقيه ، وحديث يتداوله الفقهاء أحب الينا مما يتداوله الشيوخ (٥) وقد استنتج الحافظ السلقي (٦) من هذا أن « الأصل الأخذ عن العلاء . فنزوطم أولى من العلو عن الجهلة ، على مذهب المحققين من النقلة ، والنازل حينئذ هو العالي في المعنى عند النظر والتحقيق ! » (٧)

١ الفية السيوطي ، ص ٢٦٠ ، البيت ٦٠٤ ٠

علوم الحديث لابن الصلاح ٢٢٢ ·

٣ التدريب ١٨٨ • وقارن بما ذكرناه ( ص ١٣٦ ) عن تفضيل النزول عن الثقات على العلو عن غير الثقات •

وهو وكيع بن الجراح بن مليع بن عدي ، ويكنى أبا سفيان الرؤاسي الكوني ، من قيس عيلان ٠
 ولد سنة ١٢٨ هـ وتوني سنة ١٩٨ هـ ٠ وفيه يقول أحمد بن حنبل ويحيى بن معين : الثبت عندنا في العراق وكيم ( تاريخ بغداد ٢٦٦/١٣ هـ ٤٨١ ) ٠

ا اختصار علوم الحديث ١٨٥٠

٦ سبقت ترجمته ٠

٧ التدريب ١٨٨٠

### و – ١٤ و ١٥ – المتابع والشاهد :

لا يرى بعض المحدثين بأساً في إطلاق المتابع على الشاهد ، والشاهد على المتابع (١) ، ففي كل منها ضرب من تعزيز الفرد النسبي «الغريب» . وذلك لا يعني ترادف الاصطلاحين ، فإن بينها فرقاً دقيقاً تتباين آراء العلماء في تحديده .

والمتابع على قسمين : تام وقاصر ، والشاهد على نوعين : لفظي ومعنوي .

فالمتابع التام ما جاءت المتابعة فيه للراوي نفسه ، ومثاله ما رواه الشافعي في « الأم » عن مالك عن عبدالله بن دينار عن ابن عمر أن رسول الله عليه قال : « الشهر تسع وعشرون ، فلا تصوموا حتى تروا الحلال ، ولا تفطروا حتى تروه ، فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين » ، فهذا الحديث بهذا اللفظ ظن

١ شرح النخبة ١٥ ، وعنه في الندريب ٨٥ ٠

۲ التدريب ۸۵ ۰

١ قارن بقواعد التحديث ١٠٩ ٠

٤ شرح النخبة ١٥٠

قوم أن الشافعي تفرد به عن مالك فعدوه في غرائبه ، لأن أصحاب مالك رووه بهذا الاسناد بلفظ : «فإن غم عليكم فاقدروا له» ، لكن العلماء وجدوا للشافعي متابعاً وهو عبدالله بن مسلمة القعنبي . كذلك أخرجه البخاري عنه عن مالك (١) .

والمتابع القاصر ، ما كانت المتابعة فيه لشيخ الراوي فمن فوقه . ومثاله في الحديث الذي تقدم ما ورد في صحيح ابن خزيمة من رواية عاصم بن محمد عن أبيه محمد بن زيد عن جده عبد الله بن عمر بلفظ : « فكملوا ثلاثين » ، وفي صحيح مسلم من رواية عبيد الله بن عمر عن نافع عن ابن عمر بلفظ « فاقدروا ثلاثين » (٢) .

والشاهد اللفظي هو الذي يعزّز من الحديث لفظاً . ومثاله في الحديث الذي قدّمناه ما رواه النسائي من رواية محمد بن حنين عن ابن عباس عن النبي عليه ، فذكر حديث عبد الله بن دينار عن ابن عمر سواء (٣) .

و الشاهد المعنوي هو الذي يعزّز معنى الحديث لا لفظه ، ومثاله في الحديث السابق نفسه ما رواه البخاري من طريق محمد بن زياد عن أبي هريرة بلفظ : « فإن غمّ عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين » (٤).

وهكذا صلح حديث «رؤية الهلال» مثالاً للمتابعة التامة ، والمتابعة الناقصة ، والشاهد بالمغنى (٥٠) .

١ شرح النخبة ١٤٠

٢ قارن الترضيح ٣ / ١٤ بشرح النخبة ١٤٠

٣ التدريب ٨٦ ٠

٤ شرح النخبة ١٥٠٠

ه التوضيع ۲ / ۱۵ ۰

ومن المألوف في كتب مصطلح الحديث أن يذكر الاعتبار إلى جانب المتابع والشاهد ، فيظن القارئ العادي أنها أنواع ثلاثة . والحق أن الاعتبار ليس أكثر من وسيلة لمعرفة المتابع والشاهد. قال السيوطي في ألفيته :

الاعتبار ســـر ما يرويه هل شارك الراوي سواه فيه (١)

وقال ابن حجر: « واعلم أن تتبع الطرق من الجوامع والمسانيد والأجزاء لذلك الحديث الذي يظن أنه فرد ليعلم هل له متابع أم لا هو الاعتبار ، وقول ابن الصلاح (معرفة الاعتبار والمتابعات والشواهد) قد يوهم أن الاعتبار قسيم لها ، وليس كذلك ، بـل هو هيئـة التوصل اليها » (٢) .

ونقاد الحديث لا يتشددون في الشواهد والمتابعات تشددهم في الأصول. في فيعتفرون فيها من الرواية عن الضعيف القريب الضعف ما لا يغتفرون في الأصول، وربما وقع في الصحيحين شيء من ذلك. ولهذا يقول الدارقطني وأمثاله من النقاد في بعض الضعفاء: «هذا يصلح للاعتبار» و «هذا لا يصلح أن يعتبر به» (٣).

ومتى وُصف الضعيف بأنه «متروك الحديث» فهو لا يصلح للاعتبار . مثاله حديث « أحبب حبيبك هوناً ما » فقد رواه الترمذي من طريق حاد بن سلمة عن أيوب عن ابن سيرين عن أبي هريرة عن النبي علي ، قال : «غريب لا نعرفه بهذا الاسناد إلا من هذا الوجه» . فأوضح السيوطي عبارة

١ - الغية السيوطي ص ١٠٤ ، البيت ٢٠٤ •

٢ نزمة النظر ٢٣ ، وقارن بالتوضيع ٢ / ١١ ـ ١٢ ٠

٣ اختصار علوم الحديث ٦٤ ٠

الترمذي هذه بقوله: «أي من وجه يثبت ، وإلا فقد رواه الحسن بن دينار عن ابن سيرين. والحسن متروك الحديث لا يصلح للمتابعات » (١).

ومن أراد نتبع الطرق التي تصلح للشواهد والمتابعات فعليه بالجوامع والمسائيد والأجزاء . وقد أوضحنا المراد منها ص ١٢٢ وما بعدها .

## ١٦ – المدرج:

المدرج هو الحديث الذي اطلع في متنه أو إسناده على زيادة ليست منه (٢) . ومورد تسميته واضح ، فهو من أدرجت الشيء في الشيء ، إذا أدخلته فيه وضمنته إياه (٣) .

ورواة الصحاح والحسان والمسانيد ينبهون غالباً على كل زيادة في أحاديثهم مها تكن هينة يسيرة ، بالنص على أصحابها ، سواء أوقعت تلك الزيادة في المتن أو الاسناد ، ذلك بأنهم يخافون إن لم ينصوا على العبارة المدرجة وعلى مدرجيها أن يأتي من ينقلها عن لسانهم غير ملاحظ إدراجها ، فيساعدون بذلك – من غير قصد – على الكذب على رسول الله أو على من أدى أحاديث هذا الرسول الكريم . ولا ريب أن تعمد الادراج ضرب من الكذب والتدليس لا يقدم عليه إلا ضعيف الايمان مزعزع العقيدة . قال السمعاني : « من تعمد الادراج فهو ساقط العدالة ، وممن يحرف الكلم عن مواضعه ، وهو ملحق بالكذابين » (٤) .

١ الباعث الحثيث ٦٤ نقلا عن التدريب ٨٥٠

۲ قارن بالباعث الحنيث ۸۰ ۰

۳ الترضيح ۲ / ۵۰ هامش ۰

٤ التدريب ٩٨٠

والادراج في المتن أكثر ما يكون في آخر الحديث ، يتطوع بادخاله بعض الرواة بعبارة منهم يقصدون بها الايضاح والتفسير . وقد يوجد هذا الادراج في أول الحديث أو وسطه ، ووقوعه أوله أكثر من وسطه (۱) .

فمن الادراج في الوسط ما رواه النسائي من حديث فضالة مرفوعاً:
«أنا زعيم – والزعيم الحميل – لمن آمن ببي وأسلم وجاهد في سبيل الله ببيت في ربض الجنة» (٢). فعبارة «والزعيم الحميل» لم تكن في أصل الحديث من كلام رسول الله عليه ، وإنما هي مدرجة أدخلها ابن وهب أحد رواة الحديث – تفسيراً للفظ «زعيم» الذي ظنه غير واضح في الساق.

ومن الادراج في أول الحديث ما رواه الحطيب من طريق أبي قطن وشبابة عن شعبة عن محمد بن زياد عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عليلية : «أسبغوا الوضوء ، ويل للأعقاب من النار » فعبارة «أسبغوا الوضوء» في أول الحديث ليست من كلام الرسول عليلية الذي لم يزد على أن قال «ويل للأعقاب من النار » ولكن أبا هريرة أدرج العبارة السابقة ، فوهم أبو قطن وشبابة في روايتها لها عن شعبة ، وظناها من قول الرسول عليلية لا من قول أبي هريرة (٣) .

۱ التوضيح ۲ / ۵۳ هامش ۰

۲ التدریب ۹۷ ۰

٣ عرفنا وقوع الادراج في هذا الحديث من الروايات الكثيرة الأخرى الخالية من عبارة « أسبغوا الوضوه» وأجدر تلك الروايات بالعناية والاهتمامها جاء في صحيح البخاري عن آدم عن شعبة عن محمد بن زياد عن أبي هريرة قال : « أسبغوا الوضوه » ، قان أبا القاسم صلى الله عليه وسلم قال : « ويل للاعقاب من النار » ، وقد ذكر السيوطي في التدريب ٩٦ نقلا عن الخطيب أن الحديث بروايته الأخيرة « قد رواه الجم الغفير عن أبي هريرة كرواية آدم » ،

ومن الإدراج في آخر الحديث ما في «الصحيح» عن أبي هريرة مرفوعاً: «للعبد المملوك أجران والذي نفسي بيده ، لولا الجهاد والحج وبر أمي لأحببت أن أموت وأنا مملوك» (١) فرسول الله عليه اكتفى بقونه: «للعبد المملوك أجران» غير أن أبا هريرة تكفل بايضاح هذين الأجرين بقسمه بتمني الرق ، ومثل هذه الأمنية يستحيل أن تساور قلب النبي عليه الذي جاء بتعاليمه يدعو إلى تحرير الرقيق ، فضلاً عن أن أمه عليه السلام توفيت وهو صغير ، فلا يمكن قطعاً أن تكون العبارة من قوله صلوات الله عليه (١).

أما مدرج الإسناد فمرجعه في الحقيقة إلى المتن (٣) وأهم صوره اثنتان (١) ، الأولى : أن يجمع راو على إسناد واحد حديثاً ذا أسانيد مختلفة ، من غير أن يومئ إلى اختلاف تلك الأسانيد في الأصل (١) . مثاله : ما رواه الترمذي من طريق ابن مهدي عن الثوري عن واصل الأحدب ومنصور والأعمش عن أبي وائل عن عمرو بن شرحبيل عن ابن مسعود قال : «قلت : يا رسول الله أي الذب أعظم ؟» الحديث ، فإن واصلاً لا يذكر في روايته «عمرو بن شرحبيل» وإنما يروي عن أبي وائل عن ابن مسعود مباشرة ، فذكر عمر بن شرحبيل إدراج على أبي وائل عن ابن مسعود مباشرة ، فذكر عمر بن شرحبيل إدراج على رواية منصور والأعمش ، يتضح ذلك من رواية يحيى القطان رواية عيى القطان

١ التدريب ٩٦٠

۲ التوضيح ۲ / ۱۲ ۰

٣ الباعث الحثيث ٨٢ •

٤ ذكر شيخ الاسلام ابن حجر في « شرح النخبة ٢١ ـ ٢٢ » أربع صور لمدرج الاستاد ، فتراجع في مواضعها .

٥ قارن بالباعث الحنيث ٨٢٠

عن الثوري هذا الحديث بإسنادين إلى واصل ليس فيها الإدراج المذكور، أحدها عن منصور والثاني عن الأعسش، ورواية القطان أخرجها البخاري (١). فالإسناد قد تعدد، ولم يشر الراوي إلى تعدده، فأوهم بذلك أن واصلاً روى عن عمرو بن شرحبيل، المذكور صراحة في كل من الإسنادين الآخرين عن منصور والأعمش (٢).

والصورة الثانية أن يكون الحديث عند أحد الرواة بإسناد ، ولديه حديث آخر بغير ذلك الإسناد ، فيأتي راوٍ ويروي عنه أحد الحديث سعيد بإسناده ، ويدرج فيه الحديث الآخر من غير بيان . مثاله : حديث سعيد ابن أبي مريم عن مالك عن الزهري عن أنس مرفوعاً : «لا تباغضوا ، ولا تحاسدوا ، ولا تدابروا ، ولا تنافسوا » الحديث . فابن أبي مريم أدرج في هذا الحديث عبارة ليست منه ، وإنما هي من حديث آخر له إسناد آخر عن مالك عن أبي الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة مرفوعاً ، وهذه العبارة هي «ولا تنافسوا» المعروفة في السند الآخر ، كما في الصحيحن والموطأ (٣) .

ودواعي الادراج كثيرة ، منها تفسير بعض الألفاظ الغريبة في الحديث النبوي ، ومنها تبيان حكم شرعي يمهد له الراوي بقول النبي عليه ويكون ذلك من الادراج في أول المتن ، ومنها استنباط حكم من حديث النبي ، وذلك

١ راجع في ( التدريب ٩٨ ) تفصيل نوع الادراج في هذه الرواية •

٢ قارن بالباعث الحثيث ٨٣ ٠

٣ التوضيع ٢ / ٦٥ ٠ وحاشية لقط الدرر ٧٩ ٠

يكون من الادراج في وسط المتن أو في آخره (١). وهذه جميعاً من الدواعي التي لا يعجزنا تسويغها للراوي ولو وقعت منه على عمد. ولذلك كان الزهري وغيره من الأثمة لا يرون بأساً بالادراج لتفسير الغريب وغوه نما ذكرناه (٢). أما تعمد الادراج ، لغير هذه الدواعي ، فهو حرام بإجاع أهل الحديث والفقه . ومن الواضح أن المدرج الدي أدخلناه هنا في القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف هو الذي لا يحاكي أي صورة من صور التدليس ، ولا يكون صحيحاً أو حسناً منه إلا ما عرفت فيه العبارة المدرجة ، وعُلم أن الغرض من ذكرها بحرد الايضاح والتفسير ، وأن الحديث في أصله خال منها ليس فيه الا أقوال النبي الكريم في المرفوع ، أو في أقوال صحابته والتابعين في الموقوف والمقطوع .

والطريق إلى معرفة المدرج من وجوه (٣) :

الأول: أن يستحيل إضافة ذلك إلى النبي عليه ، كحديث: «الطيرة شرك ، وما منا إلا ...» فان العبارة الأخيرة مدرجة ، زادها الراوي الصحابي ابن مسعود ، إذ لا يصح أن يضاف إلى النبي عليه شيء من الشرك. و منه إدراج أبي هريرة تمني الرق في حديث الرسول ، كما رأينا قريباً .

۱ التوضيع ۲ / ۵۲ هامش ۰

۱ التدريب ۹۸ ۰

٣ انظر تفصيل هذه الوجوه في حاشية لقط الدرر ٩١ والترضيح ٢ / ٦٢ ٠

والحديث في صحيح مسلم بلفظ: « قال رسول الله عَلَيْكُم كلمة وقلت أخرى » . لكنا لا نستطيع أن نقطع بتعين الجملة المدرجة هل هي دخول الجنة لمن لا يجعل لله نداً ، أو دخول النار فيمن جعل لله نداً ، لاختلاف الرواية .

الثالث: أن يصرح بعض الرواة بفصل العبارة المدرجة عن المتن المرفوع ، فيضيفها إلى قائلها ، ويعين المزيد والمزيد عليه . مثاله قول ابن مسعود بعد روايته حديث النبي في التشهد: « فاذا فعلت ذلك فقد تمت صلاتك ، إن شئت أن تقوم فقم ، وإن شئت أن تقعد فاقعد » . أخرجه أبوداوود ، فهذه العبارة مدرجة ، وقد قطعت بادراجها رواية شبابة بن سوار عن ابن مسعود ، إذ قال : قال عبد الله « فاذا فعلت ذلك ... » الحديث رواه الدار قطني وقال : شبابة ثقة .

#### : المسلسل - ١٧

هو الحديث المسند المتصل الخالي من التدليس الذي تتكرر في وصف روايته عبارات أو أفعال مماثلة ينقلها كل راو عمن فوقه في السند ، حتى ينتهي إلى رسول الله (۱) . وخلوه من التدليس والانقطاع بحمل الناشيء في هذا العلم على الحكم بصحته فوراً فيكون في حكمه هذا متسرعاً ، إذ يخفي عليه ما في تسلسل تلك العبارات أو الأفعال المماثلة من إثارة للرببة في اشمال الرواية حقاً عليها . قال ابن كثير : وفائدة التسلسل بُعده من التدليس والانقطاع . ومع هذا قلما

١ قارن بتعريف ابن جماعة للمسلسل في حاشية لقط الدر ١٣٦ فهو يقول: المسلسل ما اتفق رواته على صفة أو حالة أو كيفية •

يصح حديث بطريق مسلسل " (۱) . ولقد يكون أصل المتن في حديث من هذا النوع صحيحاً ، لسلامته من التدليس ، ولكن صفة الضعف تطرأ عليه بمجرد تسلسل بعض الأقوال أو الأفعال في روايته نفسها تسلسلا كاملاً متماثلاً من كل وجه ، لتعذر هذا التسلسل وندرة هذا التماثل في تناقل الأخبار . ومن هنا صحت متون أحاديث كثيرة ، من غير أن تكون روايتها نفسها صحيحة بالتسلسل على الوجه الذي وصفناه (۱) .

والذلك قال ابن حجر في المسلسل: «وهو من صفات الاسناد» (٣) بخلاف المرفوع ونحوه فإنه من صفات المتن ، وبخلاف الصحيح فإنه من صفاتها معاً .

مثال الحديث المسلسل الذي تهائل العبارات في روايته ، ويستغرب وقوع الهائل فيه ، ما حدّث به أبو بكر محمد بن داوود بن سليهان الزاهد قال : حدّثنا أبو عبد الله محمد بن أحمد بن المؤمل الضرير ،حدثني إبراهيم بن راشد الأدمي ،حدثني محمد بن يحيى الواسطي خادم أبي منصور الشنابزي قال : قال لي أبو منصور : قم فصب علي حتى أريك وضوء منصور ، فإن منصوراً قال لي : قم فصب علي حتى أريك وضوء علقمة إبراهيم ، فان إبراهيم قال لي : قم فصب علي حتى أريك وضوء علقمة فان علمة قال لي : قم فصب علي حتى أريك وضوء النبي فان علمة قال لي : قم فصب علي حتى أريك وضوء النبي فان ابن مسعود ،

١ اختصار علوم الحديث ١٨٩ .

٢ حاشية لقط الدرر ١٣٦٠

٣ شرح النخبة ٣٤ ٠

طَالِيَّةِ ، فان النبي طَالِيَّةِ قال لي : قم فصبُّ علي حتى أريك وضر · جبرائيل عليه السلام (١) .

ومثال المسلسل الذي تماثل الأفعال في روايته ، ولا يقل عن السابق استغراب وقوع الماثل فيه : ما رواه الحاكم قال : شبك بيدي أحمد ابن الحسن المقرئ وقال : شبك بيدي أبو عمر عبد العزيز بن عمر بن الحسن بن بكر الشرود الصنعاني وقال : شبك بيدي أبي وقال : شبك بيدي إبراهيم بن أبي يحيى ، وقال إبراهيم : شبك بيدي صفوان بن سليم ، وقال صفوان : شبك بيدي أبوب بن خالد الأنصاري ، وقال أبوب : شبك بيدي عبد الله بن رافع ، وقال عبد الله : شبك بيدي أبو القاسم علي وقال : شبك بيدي أبو القاسم علي وقال : شبك بيدي الله بن رافع ، والحبال يوم الأحد ، والشجر يوم الاثنين ، والمكروه يوم الثلاثاء ، والنور يوم الأربعاء ، والدواب يوم الخميس ، وآدم يوم الحمعة » (٢) .

ولقد استشعر رجال الحديث ما يثيره في النفس تماثل هذه الأفعال والأقوال من الشك فيها والتجريح في رواياتها ، فقال الحاكم النيسابوري معلقاً على شواهد ذكرها من هذا الباب ما نضه: « فهذه أنواع المسلسل من الأسانيد المتصلة التي لا يشوبها تدليس ، وآثار السهاع بين الروايين ظاهرة ، غير أن رسم الجرح والتعديل عليها محكم ، وإني لا أحكم لبعض هذه الأسانيد بالصحة ، وإنما ذكرتها ليستدل بشواهدها عليها إن شاء الله » (٣) .

١ معرفة علوم الحديث ٣٠٠

٢ معرفة علوم الحديث ٣٣ ، ٣٤ ·

٣ معرفة علوم الحديث ٣٤٠

وإذا كان الحاكم \_ على حد تعبيره \_ لا محكم لبعض ثلث الأسانيد التي ذكرها بالصحة ، فان بعضها الآخر لا بد أن يكون حكمه عليها أوفر حظاً من الصحيح أو التحسن ، وهو بذلك يشر إلى نوع من التسلسل تستدعيه حالة الرواة الضابطين ، الذين ثبت لهم الضبط فعلاً ، فأدوا جميعاً روايتهم كها تحملوها بعبارات متماثلة كسمعت أو حدثنا أو أخبرنا حتى يصل الحديث مسلسلاً بالعبارة نفسها إلى رسول الله عليَّةٍ: فمثل هذا التسلسل في الألفاظ الدالة على صور الأداء ممكن الوقوع ، أو هو \_ على الأقل \_ أكثر إمكاناً من تماثل ألفاظ الرواية نفسها أو أفعالها لدى الرواة . مثال ذلك قول الحاكم : «سمعت أبا الحسن بن علي ّ الحافظ يقول : سمعت علي بن سالم الأصبهاني يقول : سمعت أبا سعيد تحيى بن حكم يقول : سمعت عبد الرحمن بن مهدي يقول : سمعت سفيان الثوري يقول : سمعت أبا عون الثقفي يقول : سمعت عبد الله بن شداد يقول : سمعت أبا هريرة يقول : «الوضوء مما مست النار ، . قال : فذكرت ذلك لمروان أو ذكر له ، فأرسل أو أرسلني إلى أم سلمة فحدثتني ان رسول الله عليه كان يخرج إلى الصلاة ، فانتشل عظماً أو أكل كتفاً ، ثم صلى ولم يتوضأ ، (١) .

ومن المسلسل الصحيح مسلسل الحفاظ ، وهو مما اتفقت فيه صفات الرواة ، وكل واحد منهم قد بلغ درجة الحفظ ، فهذا النوع من المسلسل مما يفيد العلم القطعي (٢) .

١ معرفة علوم الحديث ص ٣٠٠

۲ التدريب ۱۹۵۰

لكن أصح حديث مسلسل يروى في الدنيا هو المسلسل بقراءة سورة الصف (۱). وهو ما رواه عبد الله بن سلام قال : قعدنا نفراً من أصحاب رسول الله على الله على الله على الله الله الله الله الله على الله عز وجل هست لله ما في السموات وسا في الأرض ، وهو العزيز الحكيم . يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون». قال عبد الله بن سلام : فقرأها علينا رسول الله على عنه هكذا . قال أبو سلمة : وقرأها علينا عبد الله بن سلام رضي الله تعالى عنه هكذا . قال يحيى : وقرأها علينا أبو سلمة . قال الأوزاعي : فقرأها علينا يحيى . قال الدارمي : فقرأها علينا عمد بن كثير : فقرأها علينا الأوزاعي . قال الدارمي : فقرأها علينا محمد بن كثير : فقرأها علينا الأوزاعي . قال الدارمي : فقرأها علينا محمد بن كثير : فقرأها علينا الأوزاعي . قال الدارمي : فقرأها علينا محمد بن كثير : فقرأها علينا الأوزاعي . قال الدارمي : فقرأها علينا محمد بن كثير :

ومن الأحاديث المسلسلة التي حكم النقاد ببطلاما متناً وتسلسلاً الحديث المسلسل بالقسم ، وهو أن النبي عليه قال : بالله العظيم لقد حدثني ميكائيل عليه السلام ، جبريل عليه السلام ، وقال : بالله العظيم لقد حدثني ميكائيل عليه السلام ، إلى أن ينتهي إلى رب العزة تبارك وتعالى ... » الحديث ، قال السخاوي : هذا الحديث باطل متناً وتسلسلاً (٣) .

والخلاصة ، أن الحكم على حديث ما بالصحة أو بالضعف لا يكون اعتباطاً ، فسلامة الحكم من الخطأ متوقفة \_ إلى حد بعيد \_ على تتبع السند والمتن في جميع جوانبها ، تمهيداً لتوجيه الوصف اللائق بها في أناة وروية .

۱ تفسه ۱۹۶ •

٢ حاشية لقط الدرر ١٣٥٠

٣ تفسه ١٣٦٠ •

ُعني جهابذة الحفاظ عناية بالغة بمعرفة المصحّف من الحديث متناً وإسناداً ، وعدوا «معرفة هذا النوع مهمة» (١) وأكبروا كلّ من يحذقه ، لأنّ فيه حكماً على كثير من العلماء بالحطأ .

وكان المتقدمون من نقاد الحديث لا يفرقون بين المصحف والمحرف، فكلاهما يقع فيه الحطأ لأنه مأخوذ عن الصحف ، لم ينقل بالمشافهة والسماع . وتبعاً لهذا الترادف بين اللفظين ، سمتى الإمام العسكري (٢) كتابه في هذه المباحث « التصحيف والتحريف ، وشرح ما يقع فيه » (٣) . وهو من أجل التصانيف في بيان ما وقع فيه العلماء من تصحيف القرآن والسنة . وأراد العسكري أن يخبر قارئ كتابه بتساوي التصحيف والتحريف في نظره فقال : « شرحت في كتابي هذه الألفاظ والأسماء المشكلة التي تتشابه في صورة الحط

١ شرح النخبة ٢٢ ٠

آ مو الامام اللغوي العلامة أبو احمد العسكري ، الحسن بن عبد الله بن سعيد ، انتهت اليه رئاسة التحديث والاملاء ، وصنف « صناعة الشعراء » و « الحكم والامثال » ، و « المختلف والمرتلف » • وأهم كتبه « التصحيف » الذي نذكره في هذا البحث • ومن تلاميذه أبو هلال العسكري صاحب « الصناعتين » واسم أبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل ، فقد توافق العسكري صاحب « الصناعتين » واسم أبي هلال الحسن بن عبد الله بن سهل ، فقد توافق العسكري صاحب « المناعة في الأسم واسم الأب والنسبة • ولذلك خلط بينهما بروكلمان في (تاريخ آداب العرب ١/٢٧/ ) ثم انتبه الى ذلك وصححه في الذيل • توفي أبو أحمد المسكري سنة ٢٨٢ ) •

٣ طبع هذا الكتاب في مصر طبعا غير متقن سنة ١٣٢٦ ه • وأصله المخطوط موجود في دار الكتب بالقاهرة • ويقع في ١٥٦ ورقة •

فيقل فيها التصحيف ، ويدخلها التحريف » (١) . وقال في موضع آخر : «أصل هذا أن قوماً كانوا أخذوا العلم عن الصحف من غير أن يلقوا فيه العلماء فكان يقع فيما يروونه التغيير » (٢) .

لكن المتأخرين من الحفاظ مالوا إلى التفرقة بين المصحف والمحرف وإن جاءت تفرقتهم لفظية شكلية ، فرأى ابن حجر مثلاً أن ما كان فيه تغيير حرف أو حروف بتغيير النقط مع بقاء صورة الخط سمتي لا محرفاً» ، وما كان فيه ذلك في الشكل سمتي لا محرفاً» (٣) . فمثال المصحف – على هذا الاصطلاح – حديث لا من صام رمضان وأتبعه ستا من شوال » صحفه أبو بكر الصولي فقال لا شيئاً » بالشين المعجمة والياء ومثال المحرف كحديث جابر: لا رُمي أبي يوم الأحزاب على أكحله ، فكواه رسول الله على أكحله ، فكواه رسول الله على أله عندر وقال فيه : أبي ، بالإضافة ، وإنما هو أبي بن كعب ، وأبو جابر كان قد استشهد قبل ذلك بأحد (٤) .

والأخبار متضافرة على أن التصحيف وقع في القرآن مثلما وقع في القرآن مثلما وقع في الحديث ، وكان أكثر المصحفين من المتعالمين بين العامة ، الذين لم يكن لهم شيوخ من القراء والحفاظ يوقفونهم على أخطائهم (٥). قال أبو بكر المعيطي : عثرت بمؤدّب وهو يملي على غلام بين يديه : « تُورِيتُ في الحبية وقريّب في الشيعر! » ،

۱ التصحيف ۳ ۰

۲ تفسه ۹ ۰

٣ شرح النخبة ٢٢ ٠

٤ حاشية لقط الدرو ٩٥٠

ه اختصار علوم الحديث ١٩٢٠

فقلتُ له: يا هذا ، ما قال الله من هذا شيئاً ، إنما هو «فريق في الجنة وفريق في الجنة وفريق في الجاء وفريق في السعير » فقال : أنت تقرأ على حرف أبي عاصم المدني ! فقلت : الكسائي ، وأنا أقرأ على حرف أبي حمزة بن عاصم المدني ! فقلت : معرفتك بالقراءة أعجب إلي !! وانصرفت (١) .

ولم أنحك عن أحد من المحدثين من التصحيف في القرآن أكثر مما حكي عن عمان بن أبي شيبة (٢). وقد أورد الدارقطني في كتاب «التصحيف» كثيراً من أخطائه وتحريفاته (٣). من ذلك أنه قرأ على أصحابه في التفسير: «جعل السفينة في رحل أخيه » فقيل له : إنما هو «جعل السقاية» فقال : أنا وأخي أبو بكر لا نقرأ لعاصم ! (٤) وقرأ عليهم في التفسير أيضاً : «ألم تر كيف فعل ربك بأصحاب الفيل» فجود أولها كما تجود فواتح السور (الرم) كأنها أول سورة البقرة (٥). ومن ذلك أنه قرأ : «فضرب بينهم بسنور له ناب » فقال له بعض أصحابه : إنما هو عندنا بدعة ! » (١)

١ الجامع ٤ / ٦٤ وجه ١ •

ا نفسه ٤ / ٦٣ وجه ٢ • وعثمان بن أبي شيبة مر الحافظ أبو الحسن عثمان بن محمد ، وينسب الى جده أبي شيبة • وهو وأخوه أبو بكر بن محمد بن أبي شيبة من أصحاب المسانيد وقد توفي عثمان سنة ٢٣٩ « الرسالة المستطرفة • ٥ » •

٣ التدريب ١٩٧ • وكتاب الدارقطني في د التصحيف ، ذكره شيخ الاسلام في د شرح النخبة ٢٢ ، مع كتاب العسكري الذي سبقت الاشارة اليه •

١٩٧ وجه ١٩٧ والجامع ١٤/٤ وجه ١٠٠

ه التدريب ١٩٧٠

٦ الجامع ٤ / ٦٤ وجه ١ ٠

على أن ابن كثير لا يصدق هذه الأخبار المنسوبة إلى عنان بن أبي شيبة ، ويدافع عنه دفاعاً حاراً فيقول : « وما ينقله كثير من الناس عن عنان بن أبي شيبة أنه كان يصحف قراءة القرآن فغريب جداً ، لأن له كتاباً في التفسير ! وقد نقل عنه أشياء لا تصدر عن صبيان المكاتب !! » (١).

ولئن أحيطت مثل هذه التصحيفات بكثير من الريبة في صحتها ، لوقوعها في القرآن وصدورها عن عالم حافظ ، مفسر ، محدث ، فإن من العسير علينا أن ننكر ضروباً من التصحيف وقعت في متون الأحاديث تارة ، وفي أسانيدها تارة أخرى ، وإن أي كتاب في مصطلح الحديث ليشتمل من هذا الباب على أمثلة كثيرة . وما أحسن قول الإمام أحمد : «ومن يعرى عن الحطإ والتصحيف » ؟! (٢) .

والمصحّف أكثر ما يقع في المتون ، وقد يقع في الأساء التي في الأسانيد (٣) : فمن مصحف المتن أنه لما مات محمد بن يحيى الذُهلي أجلس للتحديث شيخ يُعرَف بمحتمش فحد ث أن النبي عليه قال : يا أبا عمير ، ما فعل البعير ؟! يريد «ما فعل النعير» (٤) . ومنه ما رواه زكريا بن مهران قال : صحف بعضهم « لا يورث حميل إلا ببينة » فقال : « لا يرث جميل إلا بنينة ) (٥) وصحف

١ اختصار علوم الحديث ١٩٢٠.

٢ التدريب ١٩٦٠

٣ شرح النخبة ٢٢ ٠ وانها قال ابن حجر و الأسماء التي في الأسانيد ، احترازا من الأسمالا التي
 تذكر في المتون ، فانها من مصحف المتن ولو وقعت في الأسامي ٠

التنبير تصنير ننر وهو طائر صنيرا يشبه العصفور ، أحمر المنقار ، والحديث مشهور ، انظر
 معرفة علوم الحديث ١٤٦ وقارن باختصار علوم الحديث ١٩٣ ٠

ه الجامع ٤/٦٢ وجه ٢ ٠

بعضهم حديث (ررغيباً نزدد حباً) فقال: زَرَّعُنا نزداد حينًا، أم قص قصة طويلة أن قوماً ما كانوا يؤدون عشر غلاتهم ولا يتصدقون، فصارت زروعهم كلها حينًاء ... (١)

ومن أطرف ما يروى في تصحيف المتون أن رجلاً جاء إلى بيت الليث بن سعد فقال: كيف حدثك نافع عن النبي عليه في الذي تشرت في أبيه القصة ؟ فقال الليث: ويحك، إنما هو في الذي يشرب في آنية الفضة، يجرجر في بطنه نار جهنم! (٢)

ومن مصحف الإسناد ما رواه محمد بن عبد القدوس المقرئ عن بعض مشايخه أنه قال : «قرأ علينا شيخ ببغداد عن سقبان الثوري عن جلد الجدا عن الجسر » (٣) يريد «عن سفيان الثوري عن خالد الحذاء ، عن الحسن » (٤) .

ومنه ما رواه الإمام الشافعي عن تصحيفات الإمام مالك، قال المزني: سمعت الشافعي يقول: صحف مالك في عمر بن عثمان وإنما هو عمرو ابن عثمان، وفي جابر بن عتيك وإنما هو جبر بن عتيك، وفي عبد العزيز ابن قرير وإنما هو عبد الملك بن تُوريب (٠٠).

١ ممرقة علوم الحديث ١٤٨ وقارن بالتدريب ١٩٦٠

۲ الجامع ۲/۱۴ وجه ۲ ۰

٣ معرفة علوم الحديث ١٥٢٠

٤ وقد سيقت تراجبهم جميعا

ه معرفة علوم الحديث ١٥٠ .

والتصحيف ظاهر في الاسمين الأولين. أما الاسم الثالث فقد علق عليه الحاكم بما نصه: «قوله رحمه الله في عبد العزيز» وهم فإنه عبد العزيز بن قرير بلاشك، وليس بعبد الملك بن قريب، فإن مالكاً لا يروي عن الأصمعي (١)، وعبد العزيز هذا قد روى عنه غير مالك» (٢).

ويشبه هذا ما يرويه المؤلفون في تصحيح السهاع: أن شعبة بن الحجاج صحف اسم خالد بن علقمة إلى مالك بن عرفطة (٣). ويظهر أنها شيخان روى شعبة عن أحدها، وروى غبره عن الآخر، ومالك ابن عرفطة شيخ لشعبة فلا يعقل أن يصحف اسمه ساعاً، ولكن ربما وهم شعبة في الإسناد فوضع اسماً مكان آخر، فظنه النقاد تصحيفاً (٤).

والأصل في التصحيف أن يكون من أخطاء النظر في الصحف كما رأينا ، ومنه كانت تسميته ، ولكن منه نوعاً يسمى تصحيف سمع : وهو أن يكون الاسم واللقب ، أو الاسم واسم الأب على وزن اسم آخر ولقبه ، أو اسم آخر واسم أبيه ، والحروف مختلفة شكلا ونقطاً ، فيشتبه ذلك على السمع ، كحديث عاصم الأحول ، رواه بعضهم فقال « واصل الأحدب » (٥٠). قال ابن الصلاح :

ا يقصه أنه لا يروي عن عبد الملك بن قريب ، لأنه اسم الأسمعي كما هو معروف •

٢ معرفة علوم الحديث ١٥٠ .

٣ انظر التدريب مثلا ١٩٧٠

٤ للعلائة أحمد محمد شاكر تحقيق دقيق حول هذا التصحيف في شرحه على الترمذي (ج ١ ص ٦٧ ص ٦٧) • وراجع في (مسند أحمد بتحقيق شاكر أيضا ) الحديثين رقم ٩٣٨ و ٩٨٩ حيث تجد اسنادين في أحدهما خالد بن علقمة ، وفي الآخر مالك بن عرفطة •

ه التدريب ١٩٦ م ١٩٧٠.

«فذكر الدارقطني أنه من تصحيف السمع ، لا من تصحيف البصر ، كأنه ذهب – والله أعلم – إلى أن ذلك مما لا يشتبه من حيث الكتابة ، وإنما أخطأ فيه سمع من وواه » (١) .

ومن تصحيف السمع أن الأهوازيين صحفوا 'بكينرا إلى أكينل . قال الحاكم : « فكأن الراوي أخذه إملاء " ، سمع 'بكيرا فتوهمه أكينلا " » (٢) .

وكثرة وقوع التصحيف في أساء الرواة حملت النقاد على العناية بالمتشابه من هذه الأساء ، بل جاوزوه إلى معرفة المتشابه في قبائل الرواة وبلدانهم وكناهم وصنائعهم (٣) وإلى معرفة من له أساء متعددة (٤) ومن اشتهر بالاسم دون الكنية (٥) ، والمؤتلف والمختلف من الأساء والألقاب والأنساب (٦) ، وصنفوا في ذلك كتباً كثيرة مُطبع بعضها ولا يزال أكثرها مخطوطاً .

والتصحيف في جميع صوره المتعلقة بالمتن، غالباً ما يغير المعنى، ويشوّه الحقائق (٧)، ولا سيا إذا كان المصحف قليل المعرفة، سيء الضبط. ومن

١ علوم الحديث لابن الصلاح ٢٣٣٠

٢ - معرفة علوم الحديث ١٥١ ·

۲ نفسه ۲۲۱ ۰

٤ اختصار علوم العديث ٢٣٥٠

ه نفسه ۲۶۱ ۰

٦ التدريب ٢٣٥٠

٧ ولذلك يقسمون المصحف الى مصحف في اللقظ ومصحف في المعنى ، انظر التدريب ١٩٦ ،
 ١٩٧ ٠

غريب ما يرويه الخطيب في هذا الباب عن أبي موسى محمد بن المثنى العَنزي أنه قال يوماً يفخر بقبيلته: نحن قوم لنا شرف ، نحن من عَنزة ، قد صلى النبي عَلِيْ البنا!» ، لما رُوي أن النبي عَلِيْ صلى إلى عَنزة ، توهم أنه صلى إلى قبيلتهم ، وإنما العَنزة التي صلى البها النبي عَلِيْ هي حَرَبة كانت مُحمل بن يديه فتنصب فيصلى اليها! (١) .

ولقد يشكل على كثيرين أن يسلك المصحف في القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف رغم الضعف الظاهر الذي يكاد يطبعه في جميع صوره ، فأقل ما يفترضه الباحث فيه أنه يجب أن يكون خالصاً للضعف ، إن لم يحكم بأنه موضوع .

وخطأ هذا الافتراض يبدو بكل وضوح منذ البداية ، فإنه يقوم على اعتقاد فاسد خلاصته أن المصحفين منعون من تحريف الصحيح والحسن ، ويؤذن لهم بالته الاعب كما يريدون بالضعيف الواهي من الروايات ، وهذا مما يكذبه الواقع ، فإن المصحفين لم يكتفوا بجميع أنواع الحديث محرفونها ، بل بلغت الصفاقة ببعضهم حداً لايطاق حين طوعت لهم أنفسهم التصحيف في كتاب الله . وكما ممتاز القرآن المتواتر من تلك التصحيفات فلا يلتبس بها قط ، ممتاز منها الحديث أيضاً صحيحاً وحسناً وضعيفاً ، فيقال : هذا صحيح ولكن صحفه فلان ، وهذا حسن وقع فيه تصحيف ، كما يقال : هذا ضعيف ، صُحق أم لم يصحف . وبعد ، وقع فيه تصحيف ، كما يقال : هذا ضعيف ، صُحق أم لم يصحف . وبعد ،

١ الجامع ٤/٦٣ وجه ١ ٠

والحسن والضعيف ، وقد أدخلنا فيها الموقوف والمقطوع كما أشرنا إلى ذلك في مطلع هذا البحث .

ودراستنا لها زمراً ثلاثية وثنائية حيث تقاربت أو تعاكست ، يسرت علينا بلا ريب فهم تعاريفها وصورها وأمثلتها وأظهرتنا على كثير من المقاييس النقدية التي كان المحدثون يعللون بها آراءهم ووجهات نظرهم، بلسان مبين فيه دقة المؤرخ ، وبراعة المنطقي ، وبلاغة الحطيب ، وأمانة الناقل الذي يعتقد أن هذا الأمر دين !

F .

# الفَصْدُلُالسَّادِمْن «الموضوع» وأسباب «الوضع»

الموضوع هو الحبر الذي يختلقه الكذابون وينسبونه إلى رسول الله عَلَيْكُمُ افتراء عليه (۱). وأكثر ما يكون هذا الاختلاق من تلقاء نفس الوضاع، بألفاظ من صياغته وإسناد من نسجه . وقد يلجأ بعض المفترين ، إذا لم يتح لهم خيال خصيب يقدرهم على الوضع ، إلى اصطناع إسناد مكذوب ينتهون به إلى النبي عَلِيْكُمُ واضعين في فيه حكمة رائعة ، أو كلمة جامعة ، أو مثلاً موجزاً (۲) .

ولقد قيل للإمام عبد الله بن المبارك: هذه الأحاديث الموضوعة ؟ فقال: تعيش لها الجهابذة «إنا نحن نزاً لنا الذكر، وإنا له لحافظون (٣) . وقد عاش لها الجهابذة حقاً ، فوضعوا منهجاً علمياً دقيقاً ، يميزون به الرواية الصحيحة من المختلقة المفتراة . وقواعد هذا المنهج كثيرة أشهرها الحمس التالية التي يكفي وجود إحداها في خبر ما للحكم بوضعه .

۱ التدريب ۹۸ •

٢ شرح النخبة ٢٠ ٠

٣ التدريب ١٠٢ • ونسب هذا القول في ( التوضيح ٨٩/٢ ) الى عبه الرحمن بن مهدي •

القاعدة الأولى: اعتراف الواضع نفسه ، باختلاقه الأحاديث (١) ، كما فعل أبو عصمة نوح بن أبي مريم ، الملقب بنوح الجامع ، فإنه أقرّ بوضعه على ابن عباس أحاديث في فضائل القرآن سورة سورة (٢) .

القاعدة الثانية: أن يكون في المروي لحن في العبارة أو ركة في المعنى (٢) ، فذلك مما يستحيل صدوره عن أفصح من نطق بالضاد، عليه الصلاة والسلام، وهذه القاعدة يسهل إدراكها على المتمرسين بهذا الفن، فإن للحديث \_ كما قال الربيع بن مُجتّم \_ « ضوءاً كضوء النهار، تعرفه، وظلمه كظلمة الليل، تنكره (٤)».

ونقاد الحديث يولون عنايتهم ركة المعنى قبل ركة اللفظ ، لأن فساد المعنى أوضح دليل على الوضع ، قال الحافظ ابن حجر : « المدار في الركة على ركة المعنى ، فحيثًا وجدت دلت على الوضع ، وإن لم ينضم اليها ركة اللفظ ، لأن هذا الدين كله محاسن ، والركة ترجع إلى الرداءة . أما ركاكة اللفظ فقط فلا تدل على ذلك ، لاحمال

١ شرح النخية ٢٠ ٠

٢ التدريب ١٠٢ • ومن ذلك اقرار عمر بن صبح بن عمران التيمي بأنه وضع خطبة للنبي صلى الله عليه وسلم ، واقرار ميسرة بن عبد ربه الفارسي بأنه وضع في فضل علي بن أبي طالب سبعين حديثا •

أما أبو عصمة قانها لقب بالجامع لأنه أخذ العلم عن أبي حنيفة وأبن أبي ليلى ، والحديث عن حجاج بن أرطأة ، والتفسير عن الكلبي ومقاتل ، والمغازي عن أبي اسحاق ، فكأنه جمع الكمالات • قال فيه أبو حاتم : جمع فيه كل شيء الا الصدق • وقد ولي ثوح الجامع قضاء مرو في خلافة المنصور • ( انظر التوضيح ١٨/٢ ) •

٣ التدريب ٨٨ وقارن بما ذكرناه عن اللحن ص ٨٣ ٠

٤ التوضيع ٢/٩٤ ٠

ن يكون رواه بالمعنى فغير ألفاظه بغير فصيح . نعم ، إن صرح بأنه من لفظ النبي عليه فكاذب (١) » .

القاعدة الثالثة: أن يكون المروي مخالفاً للعقل أو الحس والمشاهدة ، غير قابل للتأويل (٢). قبل لعبد الرحمن بن زيد: حدثك أبوك عن جدك أن رسول الله عليه قال: إن سفينة نوح طافت بالبيت وصلت خلف المقام ركعتين ؟ قال: نعم (٣). وواضع هذا الحبر، عبد الرحمن ابن زيد بن أسلم، مشهور بكذبه وافترائه، ففي (التهذيب) نقلاً عن الإمام الشافعي: « ذكر رجل لمالك حديثاً منقطعاً، فقال: اذهب إلى عبد الرحمن بن زيد يحدثك عن أبيه عن نوح!! (١٤) ».

القاعدة الرابعة: أن يتضمن المروي وعيداً شديداً على أمر صغير ، أو وعداً عظياً على أمر حقير ، أن وعداً عظياً على أمر حقير (٥) ، كالخلود في جنات تجري من تحتها الأنهار ، في رفقة آلاف من الحور العين ، لفعل مندوب أو ترك مكروه(١) ، أو الحلود في

١ التدريب ٩٩٠

٢ الكفاية ١٧ ، وشرح النخبة ٢٠ ٠

۳ التهذيب ١٧٩/٦ وقسارن بالتدريب ١٠٠ ومن ذلك ما رواه ابن الجوزي فسي كتابه د الموضوعات » من طريق محمد بن شجاع التلجي عن حبان بن هلال عن حماد بن سلمة عن أبي المهزم عن أبي هريرة مرفوعا : ان الله خلق الفرس فأجراها ، فغرقت ، فخلق نفسه منها !! ويعلق على هذا السيوطي في ( التدريب ١٠٠ ) فيقول : د هذا لا يضعه مسلم ، والمتهم به محمد بن شجاع ، كان زائنا في دينه • وفيه أبو المهزم ، قال شعبة : رأيته لو أعطي درهما وضع خمسين حديثا » !!

٤ الباعث الحثيث ٩١ •

ه قارن بالتدريب ۹۹ ·

٦ لقط الدرر ٨٣ ٠

جهنم مع مقت الله وغضبه لترك مندوب أو فعل مكروه . وكان القصاص مولعين بوضع أخبار من هذا النوع يستميلون بها قلوب العوام اليهم (١) .

القاعدة الخامسة: أن يكون واضع الخبر مشهوراً بالكذب ، رقيق الدين لا يتورع عن اختلاق الأحاديث والأسانيد انتصاراً لهوى شخصي (٢). قيل لمأمون بن أحمد الهروي: ألا ترى إلى الشافعي ومن تبعه بخراسان ؟! فقال: حد ثنا أحمد بن عبد الله ، حدثنا عبد الله بن معدان الأزدي عن أنس ، مرفوعاً: يكون في أمتي رجل يقال له محمد بن إدريس أضر على أمتي من إبليس ، ويكون في أمتي رجل يقال له أبو حنيفة ، هو سراج أمتي ال السلس ، ويكون في أمتي رجل يقال له أبو حنيفة ، هو سراج أمتي ال الشهوم عن سيف بن عمر التميمي أمتي ال القال : كنت عند سعيد بن طريف ، فجاء ابنه من الكتاب يبكي ، قال : كنت عند سعيد بن طريف ، فجاء ابنه من الكتاب يبكي ، فقال : ما لك ؟ قال : ضربني المعلم . قال : لأخزينهم اليوم، حدثني عكره قمن ابن عباس مرفوعاً : معلمو صبيانكم شراركم ، أقلهم رحمة لليتم ، وأغلظهم على المسكن ؟! (١٤).

وقد بدأ ظهور الوضع في سنة إحدى وأربعين بعد الهجرة ، على عهد الخليفة الرابع على بن أبي طالب كرم الله وجهه ، حين تنازع المسلمون شيعاً وأحزاباً ، وانقسموا سياسياً إلى جمور وخوارج وشيعة ، «وركبوا – كما قال ابن

١ التدريب ٩٩٠

٢ شرح النخبة ٢٠ ٠

٣ لسان الميزان ٥/٧ ـ ٨ وقارن بالتدريب ١٠٠ ولقط الدر ٨٤ ٠

٤ التدريب ١٠٠ وسعد بن طريف حذا قال فيه ابن حبان : « كان يضع الحديث » • قبال فيه يحيى بن معين : « لا يحل لأحد أن يروي عنه » ، أما راوي القصة عنه ، سيف بن عمير فقال فيه الحاكم : « أنهم بالزلدقية ، وهو فيي الرواية ساقط » ( وقارن بالباعيث الحثيث ٨٩ ) •

عباس – الصعب والذلول » من الإكثار من التحديث للأهواء: فكان الانتصار للمذاهب منذ أول الأمر أهم الأسباب الداعية إلى وضع الأخبار واختلاق الأحاديث . ولقد دأب أصحاب الأهواء في مختلف العصور على الافتراء على رسول الله عليات ، حتى قال عبد الله بن يزيد المقرئ : « إن رجلاً من أهل البدع رجع عن بدعته ، فجعل يقول : انظروا هذا الحديث عمن تأخذونه ، فإنا كنا إذا رأينا رأياً جعلنا له حديثاً (١) » ! « وقال حاد بن سلمة : أخبرني شيخ من الرافضة أنهم كانوا بجتمعون على وضع الأحاديث (١) » .

ومن أصحاب الأهواء الفقهاء الذين يتصدون للدفاع عن مذاهبهم زوراً وبهتاناً ، فيشحنون كتبهم بالموضوعات ، سواء اختلقوها بأنفسهم أم اختلقها الوضاعون خدمة لهم وتأييداً لهواهم . وقد تبلغ بهم الجراءة حد الحلط بين أقيستهم وبين أحاديث الرسول علي ، فيضعون في فيه عبارات أقيستهم التي وصلوا البها باجتهادهم ، وغالباً ما يكون هؤلاء الفقهاء من مدرسة الرأي التي تعنى بالقياس عناية خاصة . قال أبو العباس القرطبي (٣) : «استجاز بعض فقهاء أهل الرأي نسبة الحكم الذي دل عليه القياس الحلي إلى رسول الله علي مكذا !! ولهذا ترى كتبهم مشحونة بأحاديث تشهد متونها بأنها تشبه فتاوى الفقهاء ، ولأنهم لا يقيمون لها سنداً !! »

۱ و ۲ التدریب ۱۰۳ ۰

٢ أبو العباس القرطبي هـو صاحب كتـاب د المفهم ، شرح صحيح مسلم » ، وعبارتــه هذه عن فقها، الرأي نقلها عنه السخاوي في شرحه الفية العراقي فـي مصطلح الحديث ، ص ١١١ .

وأربي من ذلك وأمر ما يضعه بعض علماء السوء في كل جيل تقرباً إلى الطبقة الحاكمة ، وكسباً للحظوة عندها : كما صنع غياث بن إبراهيم النخعي الكوفي ، فإنه دخل على أمير المؤمنين المهدي ، وكان المهدي عب الحمام ويلعب به ، فإذا قدامه حمام ، فقيل له : حد ّث أمير المؤمنين ، فقال : حدثنا فلان عن فلان أن النبي علي قال : « لا سبق الا في نصل أو خف أو حافر أو جناح » . فأمر له المهدي ببدرة ، فلما قام قال : أشهد على قفاك أنه قفا كذاب على رسول الله علي أله من ورفض مم قال المهدي : أنا حملته على ذلك ، ثم أمر بذبح الحمام ، ورفض ما كان فيه (١) .

وأحياناً ، يكون التعالم بين العامة سبباً في وضع الأحاديث ، وذلك حين يظهر جاهل بزي العلماء ، ومحرص على أن يظل في أعين العمامة عالماً يشار اليه بالبنان ، فلا يستر جهله إلا كثرة وضعه للغرائب الي تخلب ألباب العامة في جميع الأجيال . روى ابن الجوزي بإسناده إلى أبي جعفر بن محمد الطيالسي قال : « صلى أحمد بن حنبل ومحيى بن مصين في مسجد الرصافة ، فقام بين أيديهم قاص فقال : حدثنا أحمد بن حنبل ومحيى بن معين قالا : حدثنا عبد الرزاق عن معمر عن قتادة عن أنس قال : قال رسول الله عليات : من قال لا إله إلا الله خلق الله من كل كلمة طيراً منقاره من ذهب ، وريشه من مرجان ! وأخذ في قصته نحواً من عشرين ورقة ! فجعل أحمد بن حنبل ينظر إلى محيى بن معين ، وجعل محيى بن معين بن معين ، وجعل محيى بن معين بن معي

١٠ شرح النخبة ٢٠ ، والتدريب ١٠٣ ، والتوضيع ٢٦/٢ ، وللحديث أصل في «السننالأربعة»،
 ١٧ أن أصحابها لم يذكروا « الجناح » ، انظر لقط الدرد ٨٢ ،

فيقول: والله ما سمعت هذا إلا الساعة. فلما فرغ من قصصه وأخذ العطيات ، ثم قعد ينتظر بقيتها قال له محيى بن معين بيده: تعال ، فجاء متوها لنوال ، فقال له محيى: من حد ثك بهذا الحديث ؟ فقال: أحمد بن حنبل ومحيى بن معين . فقال : أنا محيى بن معين ، وهذا أحمد ابن حنبل ، ما سمعنا بهذا قط في حديث رسول الله عليه الله عليه الله عليه أزل أسمع أن محيى بن معين أحمق ، ما تحققت هذا إلا الساعة! كأن ليس فيها محيى بن معين وأحمد بن حنبل غيركما ، وقد كتبت عن سبعة عشر أحمد بن حنبل ومحيى بن معين وأحمد بن حنبل غيركما ، وقد كتبت عن سبعة عشر أحمد بن حنبل ومحيى بن معين . فو ضع أحمد كمه على وجهه ، وقال : دعه يقوم ، فقام كالمستهزئ بها » (١) .

والقصاص المتعالمون أصفق الناس وجها ، وأشدهم وقاحة ، وهم يتخذون – لترويج أحاديثهم المختلفة – أسانيد مشهورة بحفظونها كالببغاء ثم يضمونها إلى كل حديث يفترونه كما فعل هذا القاص الوقح مع أحمد ابن حنبل ويحيى بن معين ، وكما فعل قاص آخر حكى عنه أبو حاتم البستي إقراره بجهله واختلاقه في آن واحد . قال أبو حاتم : و دخلت مسجداً فقام بعد الصلاة شاب فقال : وحدثنا أبو خليفة ، حدثنا أبو الوليد عن شعبة عن قتادة عن أنس » وذكر حديثاً ، فلما فرغ دعوته فقلت : وأيت أبا خليفة ؟ قال : لا . قلت : كيف تروي عنه ولم تره ؟ فقال : إن المناقشة معنا من قلة المروءة ، أحفظ هذا الاسناد ، فكلما سمعت شيئاً ضممته إلى هذا الإسناد !! و (٢) .

ومن الغريب حقاً أن يعض الزهاد والمتصوفين طوعت لهم أنفسهم وضع

أحمد محمد شاكر ، شرح ألفية السيوطي في المصطلح ( ٨٧ ـ ٨٨ ) والباعث الحثيث ٩٢ ، ٩٤ . والتوضيم ٧٦/٢ ، ٧٧ ٠

٢ الباعث الحثيث ٩٣٠

الأحاديث على رسول الله على ترغيباً للناس في صالح الأعمال ، كأن هذه النروة التي لا يدرك البيان وصفها من أقواله عليه السلام ونوابغ حكمه وجوامع كلمه لم تكفهم ولم تشف صدورهم . واشتغال هؤلاء بالعبادة ، واشتهارهم بالزهد والعفة ، يحمل العامة على الاغترار بما يختلقونه ، فخطرهم من هذه الناحية أشد هولاً مما نتصور . ولقد شوهوا بجهلهم وجه الإسلام ، وأدخلوا في تعاليمه ما ليس منه . قال يحيى القطان : «ما رأيت الكذب في أحد أكثر منه فيمن ينسب إلى الخبر » (١) .

ولو ذهبنا نستقصي ما افتراه الوضاعون ونسبوه إلى رسول الله عَلَيْكُم لل أمكننا إحصاؤه ، فالزنادقة وحدهم وضعوا – كما قال حاد بن زيد – أربعة عشر ألف حديث (٢) ، وعبد الكريم بن أبي العوجاء (٣) وضع وحده – باعترافه – أربعة آلاف حديث ، فإنه لما أخذ لتضرب عنقه في خلافة المهدي صاح قائلاً : « لقد وضعت فيكم أربعة آلاف حديث ، أحرّم فيها الحلال وأحلل الحرام ! »

١ التوضيح ٧٨/٢ ولقد وجد المستشرق نولدكه في مثل هذه العبارة مادة سالحة للتمليق والتعقيب ، مع أنها تشير الى دقة المقاييس عند رجال الحديث ، أنظر:

<sup>.</sup> Geschichte des Corans, p. XXII

٢ التدريب ١٠٣٠

وهو خال معن بن زائدة الشيباني الأمير المعروف وقد ضرب عنقه محمد بن سليمان بن علي أمير مكة وقال الذهبي في و الميزان وفي ترجمة عبد الكريم هذا : و زنديق مبين و قارن بالتواضيح ٧٥/٢ ومثله في الزندقة والافتراء محمد بن سعيد بن حسان الأسدي الشامي المصلوب فانه وضع كذلك أربعة آلاف حديث ومن الأحاديث التي وضعها ما حكاء عنه الحاكم أبو عبد الله : أنه روى عن حميد عن أنس مرفوعا : و أنا خاتم النبين و لا نبي بعدي الا أن يشاء الله و و قال الحاكم معقبا ومفسرا : وضع هذا الاستثناء لما كان يدعو اليه من الالحاد والزندقة والدعوة الى النبي و و انظر التدريب ١٠٣٠

على أننا - نحمد الله - أن حفظ دينه من عبث العابثين ، وكلام نبيه من كذب الوضاعين بما قيض للأمة من علماء أمناء مخلصين مازوا الحبيث من الطيب ، وعرفونا أسباب الوضع ، وجرحوا الوضاعين ، وكشفوا معايبهم ، وألفوا الكتب في الموضوعات مجمعونها ، وأحياناً محفظونها ، لكيلا يلتس عليهم منها شيء .

وأشهر الكتب في بيان الأحاديث المختلفة كتاب «الموضوعات» لأببي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي (٢٥٥٥) أخذ أكثره من كتاب «الأباطيل» للجوزةاني ، وكان هذا الأخير يحكم بالوضع على كل حديث نخالف السنة النبوية فعلاً أو تركأ (١) ، فكان على ابن الجوزي وقد تأثر بمنهجه أن يقع في كثير من الأخطاء التي تشبه أخطاءه هو «أي الجوزةاني» ، وهكذا حكم ابن الجوزي بالوضع على بعض الصحاح والحسان . بل لقد حكم بوضع حديث في صحيح مسلم ، وهو حديث أببي هريرة مرفوعاً : وإن طالت بك مدة أوشك أن ترى قوماً يغدون في سخط الله ويروحون في لعنته ، في أيديهم مثل أذناب البقر» (٢) ، وقد تعقبه الحافظ بن حجر في لعنته ، في أيديهم مثل أذناب البقر» (٢) ، وقد تعقبه الحافظ بن حجر عليه بالوضع وهو في أحد الصحيحين غير هذا الحديث ، وإنها لغفلة شيء حكم شديدة منه ، (٢) . ووجد ابن حجر في تعقبه لابن الجوزي أربعة وعشرين عليه بالوضع وهو في أحد الصحيحين غير هذا الحديث ، وإنها لغفلة عليه بالوضع وهو في أحد الصحيحين غير هذا الحديث ، وإنها لغفلة عليه بالوضع وهو في أحد الصحيحين غير هذا الحديث ، وإنها لغفلة عليه بالوضع وهو في أحد الصحيحين غير هذا الحديث ، وإنها لغفلة عليه عليه من المسند أوردها هذا في كتابه على انها موضوعات ، فرد عليه حكمه ودافع عن صاحب المستد الإمام أحمد بن حنبل في فرد عليه حكمه ودافع عن صاحب المستد الإمام أحمد بن حنبل في

١ - الرسالة المستطرفة ١١٢ • وكان عليه أن يقيد السنة بالمتواترة : ( التوضيح ٢/٢٩ ) •

۲ صحیح مسلم ، ۲/۵۵٪

١ ابن حجر العسقلاني ( القول المسدد في الذب عن المسد ) ص ٣١ ٠

كتابه: «القول المسدد في الذب عن المسند» واستطاع السيوطي في ذيه على هذا الكتاب أن يستخرج من موضوعات ابن الجوزي أربعة عشر حديثاً أخرى كتلك من المسند ونبه على عدم جواز وصفها بالوضع ، كا أنه ألف ذيلاً على الكتابين «القول المسدد وذيله عليه » سهاه « القول الحسن في الذب عن السنن » استخرج فيه من موضوعات ابن الجوزي مئة وبضعة وعشرين حديثاً من جوامع السنن الأربعة (الترمذي ، وأبي داوود ، والنسائي ، وابن ماجة » وأشار كذلك إلى تسرع ابن الجوزي في حكمه عليها بالوضع . وأخيراً ، فإن السيوطي رأى أن يلخص كتاب ابن الجوزي ويتبع أقوال الحفاظ الذين تعقبوا بعض أحاديثه ، فسمى المخيصه « باللآليء المصنوعة » وسمى إفراده للاحاديث المتعقبة « بذيل اللآليء المصنوعة » (۱) .

وبنشاط العلماء في تعقب ابن الجوزي وانتقاد كتابه انتقاداً علمياً مجرداً ، أصبح الانتفاع بمصنفه «الموضوعات» ميسوراً ، ولا سيا للمشتغل بعلم الحديث الذي لا يفتأ يتابع أبحاثه برغبة واهتمام . وجدير بالذكر أن الضرر في كتاب ابن الجوزي – قبل تعقب العلماء له – لا يتمثل في إغفاله أشهر الموضوعات والوضاعين ، وإنما «فيه من الضرر – كما يقول ابن حجر – أشهر الموضوعات والوضاعين ، وإنما «فيه من الضرر بمستدرك الحاكم ، أن يظن ما ليس بموضوع موضوعاً ، عكس الضرر بمستدرك الحاكم ، فانه يظن ما ليس بصحيح صحيحاً » (٢) .

ولا بد من التنبيه على أن بعضٍ ما يسميه العلماء موضوعاً هو إلى المدرج

١ قارن الباعث الحثيث ٨٧ بالتدريب ١٠١٠

۲ التدریب ۱۰۰ ۰

أقرب ، وبه أشبه : وذلك حين محدث الشيخ مثلاً فيسوق إسناداً معيناً ، ثم يعرض له ما يستوجب كلامه في غير سياق الحديث الذي يريد أن يرويه ، فيظن السامع أنَّ كلامه العارض هو المتن الذي من أجله ساق الاستاد ، فيتحمله منه ، ويؤديه عنه . مثاله ما رواه ابن ماجه عـن اسهاعيل الطلحي عن ثابت بن موسى العابد الزاهد عن شريك عن الأعمش عن أبي سفيان عن جابر مرفوعاً : 1 من كثرت صلاته بالليل حسن وجهه بالنهار ، قال الحاكم : « دخل ثابت على شريك و هو على ويقول : وحدثنا الأعمش عن أبي سفيان عن جابر قال: قال رسول الله مِرَالِيْهِ ، وسكت ليكتب المستملي ، فلما نظر إلى ثابت قيال : من كَثَرَت صَلَّاتُهُ بِاللَّيْلِ حَسَنَ وَجَهُهُ بِالنَّهَارِ ، وقصد بِذَلْكُ ثَابِتاً ، لزهده وورعه ، فظن ثابت أنه متن ذلك الإسناد ، فكان بحدث به ي . وقال ابن حبان : ﴿ إِنَّمَا هُو قُولُ شَرِيكُ قَالُهُ عَقْبِ حَدَيْثُ الْأَعْمَشُ عَنِ أَبِي إِ سفيان عن جابر مرفوعاً : ﴿ يَعَقَدُ الشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيةً رَأْسُ أَحَدُكُم ﴾ ، فأدرجه ثابت في الخبر ، ثم سرقه منه جماعة من الضعفاء وحدثوا به عن شرىك (١).

مثل هذا الحديث يرى ابن حجر أنه مدرج ، فهو ضعيف ، وليس بموضوع ، ولكن أبا عمرو بن الصلاح يعتبره نوعاً من الموضوع على غير تعمد ، وقد تابعه على ذلك النووي والسيوطي .

والواقع أن من العسير جداً الحكم بالوضع على حديث ما ، لأن التسرع في الوصف بالوضع كالتسرع في الوصف بالصحة إنما يصدر عن باحث متساهل يلقي الكلام على عواهنه . أما ما يندرج تحت إحدى القواعد الحمس التي ذكرناها

الباعث الحثيث ٨٤ نقلا عن التعزيب ١٠٤ ٠

هذيس من التسرع في شيء الحكم ُ بوضعه ، وإننا نكرر مع ابن الجوزي . « ما أحسن قول القائل : إذا رأيت الحديث يباين المعقول ، أو يخالف المنقول ، أو يناقض الأصول ، فأعلم أنه موضوع » (١) .

وغيى عن البيان بعد هذا كله أنه يحرم علينا أن نروي خبراً موضوعاً علمنا يقيناً بوضعه إلا مع التنبيه على أنه محتلق مصنوع ، لقوله عليه السلام : « من حدث عني بحديث يرى أنه كذب ، فهو أحد الكاذبين » (٢) وإنما نتشدد في هذا لكيلا يظن أحد أنه منسوب إلى رسول الله علينية ، أما روايته للتمثيل على الموضوع فلا ضير فيها ، لأن الغرض منها حينئذ التفهيم والتعليم .

<sup>&#</sup>x27; ينقل هذا عن ابن الجوزي السيوطي في كتابه ( التدريب ١٠٠ ) ٠

۲ رواه مسلم من حدیث سمرة بن جندب والمفسیرة بن شعبة : ( التوضیع ۲۱/۲ ) وقوله
 د یری » فیه روایتان ( یضم الیاء وفتحها ) • وقوله د الکاذبین » فیه روایتان ایضا : بکسر الباء وبفتحها •

رَفْعُ عِب (لرَجِي (النَجْنَ يَ (سِلَنَهُ (لِنَهْرُهُ (لِفِوْد وكريس

## الفَصْلُالسَّابُعُ الحديث بين الشكل والمضمون

إن نظرة عجلى يلقيها الباحث المنصف على فهرس الموضوعات التفصيلي لهذا الكتاب لتقنعه بأن المكان الذي ينبغي أن يتبوآه مصطلح الحديث في تاريخ العلوم يعلو كل مكان سمت اليه فلسفة المصطلحات في مختلف العصور. فإذا انتقل الباحث من نظرة عجلى في الفهرس إلى نظرة عميقة في بعض ما يستهويه من موضوعات الكتاب، آنس في الجانب التاريخي منه والجوانب التحليلية لمصطلحاته مادة غنية من النقد العلمي الدقيق الذي بناه المحدثون على تمحيص الحقائق لا على تنميق الظواهر: فالمضمون هو الذي يعني على تمحيص الحقائق لا على تنميق الظواهر: فالمضمون هو الذي يعني على تحقيق ذلك المهرة، أما الشكل فلا قيمة له عندهم إلا بمقدار ما يعبن على تحقيق ذلك المضمون.

وفي مواطن مختلفة ، وعصور متباينة ، احتدمت خصومات ثقال طوال حول الشكل والمضمون ، أو اللفظ والمحتوى ، أو المعنى والمبنى ... خصومات تناولت الشعر والأدب ، وانزلقت إلى العلم والفلسفة ، وما فتى خطرها ممتد إلى كل فن وإلى كل حقيقة في هذا الكون حتى اقتحم عالم الدين ، وتعدى حدود الغيب ، ففرق في كل دين بين حقائقه المسلمة ، وأصوله المؤصلة ، وقواعده

المرسومة ، وبين الوثائق التاريخية التي نقلت هذه الحقائق والأصـول والقواعد واللغة المعبّرة عن تلك الوثائق ، والمنطق الذي يوجه هاتيك اللغة ...

هذا كتاب الله المجيد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه يلرس اليوم بأقلام المستشرقين ومقلديهم من ناشئتنا أحياناً وقادة الفكر فينا أحياناً أخرى كما يدرس أي كتاب وضعي لا صلة له بالسهاء، فتحشد له الأحكام صريحة عارية ، وتلقى عليه الأضواء كشافة ساطعة ، وتخضع مباحثه كلها لطرائق الدراسة العلمية الموضوعية التي يريدها العقل الغربي أو قل مترددة حيرى .

على هذا الأساس غير الفطري ، وبهذا المنطق غير الوجداني ، وفي نطاق هذا البحث غير الانساني الأصيل ، درس الدارسون القرآن الكريم ، وودوا لو يلمسون حقائقه بأيديهم ، ويتبعون تنزلاته بأبصارهم ، ويتعقبونه في مكيه ومدنيه ، وناسخه ومنسوخه ، وجمعه وترتيبه ، وتأويله وتفسيره ، ولقد حفظه الذي أنزله من عبث أولئك العابثين ، مصداقاً لقوله : « إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون » .

فان يك مذا شأن القرآن ، كتاب الله ، فلا عجب أن تخلُص هذه الدراسة النقدية العلمية إلى الحديث النبوي ، تماري في أصوله وطرق نقله وحفظه وتدوينه ، ومصطلحات علومه وفنونه ، وتشكك في صحته مثلها شككت زمناً غير قليل في صحة الشعر الجاهلي . ولا ريب أن السلاح الثقيل لا يفله إلا السلاح الثقيل ، وأن الشبهات التي يثيرها العدو العليم أو الصديق الجهول لا تعالج

بالصراخ والعويل ، فإ يدفع الباطل إلا الحق ولا يدفع الشبهات الحوالك إلا حجج واضحة « ليلها كنهارها ، لا يضل فيها إلا هالك ، !

وكما عرضنا في كتابنا « مباحث في علوم القرآن » (١) شبهات القوم وطوينا في غضونها ردنا عليها ، أو ردها على نفسها – لوهنها وتهافتها عرضنا في «علوم الحديث » أهم الشبهات ، وأتبعناها تحليلاً دقيقاً (ما وسعنا الأمر) لحقائق هذه العلوم كما بسطها علماؤنا الأتقياء الأبرار ، فلم نر حاجة – وقد اتضح هذا كله – إلى عقد فصل مستقل لبحث المشكلة الأساسية التي تشغل بال المستشرقين ومقلديهم في ديارنا ، ألا وهي مشكلة اللفظ والمحتوى ، أو الشكل والمضمون في الحديث ومصطلحه ، بل أرسلنا بحثنا على سجيته ، وأجريناه إلى غايته ، وجئنا هنا نتحدث في الشكل ، ويهمل المضمون ، أو كما يقولون : يعنى بالأسانيد ولا يبالي بالمتون ، وأقبلنا عليهم وعلى المخدوعين بهم نؤكد أن ما استقيناه من بالمتون ، وأقبلنا عليهم وعلى المخدوعين بهم نؤكد أن ما استقيناه من علموعة ونحطوطة ) لا يجوز أن يقال فيه أبداً إنه عني بالشكل ، فها اتجهت عنايته إلا إلى المضمون .

ومع أن النظرة الممعنة في غضون كتابنا هذا كافية لاقناع الباحث المنصف بهذه الحقيقة البديهية ، نؤثر في هذه الحاتمة أن نردد لمن ألقى السمع وهو شهيد أصداء حلوة لطائفة من أقوال المحدثين ، وتخطط له مرة أخرى بعض مقاييسهم

ا طبع هذا الكتاب في مطبعة جامعة دمشق ١٣٧٧ ثم طبع الطبعة الثانية سنة ١٣٨١ • وقد طبع
 مؤخرا في منشورات دار العلم للملايين ببيروت •

انقدية الموضوعية ، ولن نفتش بعيداً عن هذه الأقوال والمقاييس فهي بين أيدينا في الصفحات التي يطويها هذا الكتاب بين دفتيه ، حتى ليكونن حسبنا أن نشير إلى هاتيك الصفحات ، ولتنطقن بعد بحقائق لا مجحدها إلا مكابر عنيد !

لقد اعتقد المحدثون أن دراستهم لمن الحديث وعنايتهم بحفظ كتب الرواية ليستا شيئاً ذا بال إن لم تقترنا بعلم الحديث دراية ، الذي هو السراسة التاريخية التحليلية لأقوال الرسول العظيم وأفعاله ، ورأيناهم في علم الحديث دراية يبحثون عن أحوال الراوي والمروي ، وما كانوا يقصدون بالراوي إلا حلقة في سلسلة السند ، ولا بالمروي إلا متن الحديث . فعلم مصطلح الحديث — بطبيعة تعريفه — لا يقتصر على مباحث الاسناد ، بل مجاوزها إلى المسائل المتعلقة بالمتن أيضاً . وقد يبدو الباحث — إذا وقف عند الظاهر وحده — أن نقاد الحديث عنوا بالاسناد أكثر من المتن ، ولكن هذا وهم بعيد ما أسرع تبدده لدى البحث العسق ، والنظر الدقيق .

إن مباحثهم تدور حول الاسناد والمتن من حيث القبول والرد، ففي حالة القبول يدرسون التضعيف والحسن، وفي حالة الرد يدرسون التضعيف والموضوع. ونكاد نلمح في جميع مصطلحاتهم تقسياً ثنائياً مؤلفاً من السند والمتن، وأهم ما في هذا الشأن أن المتن يذكر في تقسيمهم كالسند، واليك البيان والتفصيل:

في بحثي الصحيح والحسن قضية مشتركة خلاصتها أن الصحة قد تتناول السند والمتن معاً ، أو السند دون المتن ، أو المتن دون السند ، ومثلها الحسن في ذلك ، فلا محكم بصحة حديث ولا حسنه إطلاقاً بل يبن نوع صحته أو حسنه

هل وقع في الاسناد أو المتن ، فإ كل ما صح سنداً صح متناً .

وحين يكون الصحيح متواتراً لا ينظر فيه إلى إسناده من حيث تعدد رواته واشتراك الجمع فيه ، بل ينظر إلى متنه بحيث يؤمن تواطؤ هذا الجمع على الكذب في مثله ، لأن الكذب لا يؤمن تواطؤ الجمع عليه فيا يخالف الحس أو العقل . والمتواتر ، فوق ذلك ، ليس من مباحث الاسناد .

والحسن لذاته حين يرقى إلى درجة الصحيح لغيره لا ينظر فيه إلى كثرة طرقه وأسانيده فقط ، بل يلاحظ فيه – منذ الخطوة الأولى – أنه كالصحيح لذاته في تجرده من كل شذوذ وعلة ، وفي الشذوذ تفرد ويخالفة كثيراً ما يكونان في المتن ، لذلك قالوا : « لا يجيئك بالحديث الشاذ إلا الرجل الشاذ » ، ولذلك أيضاً كرهوا رواية المناكير . وفي العلة ضرب من النقد الذاتي يتناول المتون بالتضعيف من خلال توهين الرواة المدرك بنوع من الالهام والتعمق في الفهم ، لا بحفظ الأسهاء والأساند .

وفي أكثر أنواع الضعيف تتضح هذه الثنائية ، يستوي فيها ما كان خالصاً للضعف وما كان مشتركاً بين الصحيح والحسن والضعيف . فمرسل الصحابة مقبول رغم انقطاع السند ، لأن المتن الذي يحكيه الصحابة لا يعقل أن يكون مخترعاً ، فاذا كان هؤلاء الصحابة ممن يتلقون الاسرائيليات تشدد العلماء ، لأن متونهم قد تخالف متون الأحاديث النبوية ... ومن هنا تحفظ النقاد في تفسير الصحابة ، فلم يطلقوا القول بأن له حكم المرفوع ، مخافة تأثر بعضهم بمسلمة أهل الكتاب . ونفى بعضهم أن يكون هنالك شيء يسمى مرسل الصحابة ،

وعدوا مراسيل بعضهم تدليساً ، وقالوا صراحة : «ما أقل من سلم من التدليس ! » (١) .

ومع اعترافهم بأن التعليل أكثر ما يتطرق إلى الاسناد لم ينفوا تعليل المتن ، فقالوا : لا يطلق الحكم بصحة حديث ما لجواز أن يكون فيه علة في متنه . ومع ان الاضطراب أكثر ما يقع في الاسناد ، لم يفت النقاد أن ينبهوا على وقوعه في المتن أيضاً ، وجاؤوا على ذلك بشواهد.

وقسموا المقلوب إلى تسمين : مقلوب متناً ومقلوب إسناداً .

وتشددهم في أداء الحديث باللفظ أكثر ما يتجه إلى المتون ، حتى لا يكذب الناس على رسول الله بطلق ، ولا سيا إذا لحن الراوي زاعماً أن خطأه من لفظ الرسول فقد عدوه متعمداً للكذب ، جديراً بأن يتبوأ مقعده من النار .

وبعض مباحث القسم المشترك بين الصحيح والحبن والضعيف إنما ينظر فيها إلى حال المتن كالمرفوع مثلاً ، فان للمرفوع إلى النبي عليه أو يوضع في النهار يعرفه الذوق السليم ، فلا نحفى على أحد شيء مما يحمل عليه أو يوضع في

ا ومع أن التدليس أخو الكذب ، كما نقلنا عن العلماء ص ١٧١ ، فأنهما ليسا مترادفين على معنى واحد ، والمدلس على كل حال ليس هو الموضوع • فالكذب في التدليس ضرب من المخداع ، وألكذب في الوضع لون من الاختلاق • وقد لاحظ هذا الاختلاف بين الاصطلاحين كل من المستشرقين فرتكل وابن الورد • أنظر :

Frankel, Die aramaischen Fremdworter im Arabischen 188; Ahlwardt, Verzeichniss der Landbergschen Sammlung arab. Handschriften de la Biblioth. royale de Berlin, no 149.

وجولدزيهر يعرف هذا جيدا ، ولكنه يتعبد الخلط بين الاصطلاحين ليهول في شأن الوضع والوضاعين •

فيه لأن للموضوع المختلق ظلمة كظلمة الليل ، تنكره البصيرة أندرة 🗥 .

وكثير من مباحث هذا القسم المشترك يتناول المتون بالدرجة الأولى وإن كانت له صور في الأسانيد ، كالمدرج مثلاً ، فان مدرج الاسناد يرجع في الحقيقة إلى المتن ، وكالمصحف أيضاً فانه أكثر ما يقع في المتون ، وكالمسلسل بعد هذا كله فإن أشد شيء إثارة للريبة فيه تماثل العبارات في متونه ، وإن كانت صورته الظاهرية ترتد إلى هذا الماثل على ألسنة الرواة ، أو بعبارة أخرى إلى سلسلة الاسناد ، ولذلك يقولون : هذا باطل متناً وتسلسلاً ، كأن سر بطلانه ليس مجرد تسلسله إطلاقاً بل تسلسل متنه بهذا الشكل النادر الفريد !

ومصطلحا الفرد والغريب نحيل إلى الباحث أنها ليسا أكثر من بحثين خالصين للاسناد ، بجمعها رابط مشرك هو التفرد كما رأينا ، ولكن النظرة الفاحصة المدققة ترى القضية ألصق بالمن منها بالسند ، فكما أنكروا رواية الشواذ والمناكير أنكروا الولوع بالأفراد والغرائب ، وفروا من حسن هذه الغرائب لمخالفتها متون الروايات العزيزة والمشهورة والمستفيضة .

أما هذه الروايات الثلاث الأخيرة فلم تكن غاية النقاد من مباحثها سوى تقويتها الأحاديث الأفراد والغرائب بمتون تشهد لها وتتابعها ، وليس تقويتها

ا وتعييز المرفوع الى النبي من الموضوع عليه المنسوب اليه يسير جدا حتى في اختلاق المواعظ ترغيبا في الخير ودعوة الى الفضيلة • وقد وافق الاستاذ أحمد خان بهادر في تصوير هذا الاستعداد الفطري للتمييز بين ما رفع الى النبي وما تسب اليه • انظر بحثه بالانكليزية في قاموس الاسلام و مادة حديث » :

Ahmed Khân Bahâdur, Essay on Mohammedan Tradition, in Huges. Dictionary of Islam, 642 a.

بأسانيد متعدده ورجال كثيرين ، فكانت مقاييسهم فيها قيمية ، لاكمية عددية ، فلا بدع إذا كانت الشهرة نسبية ، ولا غرو إذا اشتهرت متون أحاديث عند الفقهاء ، وعليها طابعهم ، واشتهرت متون عند العامة وعليها ألفاظهم ، وعند الصوفية ، وبدت موضوعة غالباً لتأييد أهوائهم .

ولعلنا – على هذا الأساس من العناية الحاصة بالمتون – نفهم تشدد القوم في الأصول أكثر من تشددهم في المتابعات والشواهد ، فالأصول ينبغي لها من الثقة بمتونها أكثر مما ينبغي للفروع المقوية للفظها أو المعززة لمعناها ، ونفهم أيضاً سر رفضهم متروك الحديث عند الاعتبار ، لأن من صفات المتروك عدم الضبط ، فحفظ المتون لا يواتيه مهما يبذل من الجهد فيه ، فكان أن فرقوا بين صالح للاعتبار وغير صالح . وإذا تذكرنا أن الشاهد عندهم على قسمين : لفظي ومعنوي ، وأن اللفظي يتناول متن الحديث نصاً ، وأن المعنوي يرد اليه لأنه تقوية للمتن نفسه بمنا يقارب لفظه ، وأضفنا إلى ذلك أن في المتابعة أيضاً مقاربة للفظ ، على عميع هذه المصطلحات .

ونحن إلى هذا الحد ليس وراءنا دافع يسوقنا إلى أن نرد للمتن كل مبحث يتعلق بالاسناد ، فقد أسلفنا أن الثنائية المؤلفة من المن والاسناد ، بهذا القيد الثنائي ، هي التي كانت تسود جميع مسائل هذا الفن ، ولا نريد أبدا أن نقلل من شأن الاسناد ، فنحن لا نشك ولا نحسب منصفاً يشك في أن التشدد في الأسانيد ليس عيباً جساماً يلام عليه علماؤنا الأخيار ، ما دام لا يقصد لذاته ، بل للغاية التي أنشأوا دراسته من أجلها : ألا وهي تمييز الصحيح من الموضوع وترتيب الأحاديث على درجات متفاوتة ليتمكن العلماء من الاستفادة منها في

التشريع الديني والاجتماعي والاقتصادي والعسكري والسياسي ، وري غاية إنسانية نبيلة رافقت العلوم الاسلامية في جميع ألوانها ومختلف أطوارها ، فلا يغض من قيمتها انفراد أمتنا بها ، بل هي خصيصة لنا ومزية باهينا وسنباهي بها العالمين أبد الدهر .

على اننا لن نرتكب الحاقة التي لا يزال المستشرقون وتلامذهم المخدوعون بعلمهم «الغزير» يرتكبونها كلها عرضوا للحديث النبوي، إذ يفصلون بين السند والمتن مثلها يفصل بين خصمين لا يلتقيان، أو ضرتين لاتجتمعان (۱): فمقاييس المحدثين في السند لا تفصل عن مقاييسهم في المتن إلا على سبيل التوضيح والتبويب والتقسم، وإلا فالغالب على السند الصحيح أن ينتهي بالمتن الصحيح، والغالب على المتن المعقول المنطقي الذي لا تخالف الحس أن يرد عن طريق سند صحيح، وإذن ، فكل أبحاث النقاد في رجال الاسناد، وفي شروط الرواة، إنما تؤدي بكل بساطة إلى النتيجة التي لا مفر منها: وهي نقد متون الأحاديث ، لمعرفة درجتها من الصحة والحسن والضعف.

وليت القارئ الكريم يعود مرة أخرى إلى مبحث «شروط الراوي»، ويقرؤه بتدبر وتعمق، لمرى رأي العنن أن تشدد النقاد في شروط الراوي ليس

كما فعل شبرنجر في مقاله في و المجلة الاجتماعية الالمانية الشرقية ، عن الحديث عند العرب
وان كان قد حاول ان يهدى، من غلوائه بزعمه ان التشدد في الاسانيد لم يكن يعني المحدثين
حقيقة الا اذا تعلق بالحلال والحرام • انظر :

Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, X, p. 16. Uber das Traditionswesen bei den Arabern.

وقد بينا فساد هذا الرأي حين عرضنا لقول الامام احمد « أذا روينا في الحلال والحرام شددنا ، وأذا روينا في الفضائل وتحوها تساهلنا » قراجع هذا مرة أخرى ص ٢١١ •

إلا وسيلة لتزكية الحبر المروي ، ولقد استوجب هذا التشدد أن تقاس تلك الشروط بمقاييس إنسانية مشتركة ، تصلح لأن تأخذ بها كل أمة في القديم والحديث ، لأنها صادرة في أغلب صورها عن منهج موضوعي يتعالى عن الأشخاص ، وعن كل ما تفرضه قدسية بعض الأشخاص من التملق والنفاق .

لاقيمة للألقاب في هذا المنهج ، فالمقياس نسبي لا ضر معه أن يرمى بعض الصحابة بالتدليس ، ولا ضر أن يعزى التصحيف إلى العلماء الأعلام ، كالإمام مالك ، ولا بأس أن يفضل الاسناد النازل عن الثقات على الاسناد العالي عن غير الثقات ، ولا خير في التحديث عن الأحياء ، فالمعاصرة حجاب ، ولا مانع من وجود أحاديث فيها مقال في كل من الصحيحين(١) وأحاديث ضعيفة في مسند أحمد (٢) ، بل لا مانع أن يقوم الجدل بصورة عامة حول الحديث الآحادي هل يفيد الظن رغم صحته ورغم جميع الشروط التي روعيت لدى تصحيحه ، ورغم انبناء جل التشريع الإسلامي عليه .

ومقياس المحدثين زماني مكاني ، أو تاريخي جغرافي ، فلمسا استعمل الرواة الكذب استعمل لهم النقاد التاريخ ، واشترطوا معرفة الرجال وطبقاتهم والعناية بمواليدهم ووفياتهم ، واشترطوا تقييد أسهاء الرجال باسم البلد الذي حدثوا فيه ، وذكروا قصصاً وأخباراً حكموا عليها بالتدليس بسبب جهل الراوي بتاريخ وفاة المروي عنه ، وجعلوا من أمارات الوضع مخالفة الحقائق التاريخية بوجه عام (٣) ،

ا نقد وجدوا في أحاديث البخاري (١١٠) انتقدوها عليه خرج منها مسلم (٣٢) حديثا ، وانفرد
 البخاري منها بثمان وسبعين • وليست عللها كلها قادحة كما لاحظ ابن حجر •

٢ ولذلك هب الكثيرون يدافعون عن المسند كما رأينا ص ٢٧٢ .

٣ كحديث وضع الجزية عن أهل خيبر فهذا كذب من عدة وجلوه ، أهمها أن فيله =

وعدوا من صور العلو النسبي تقدم وفاة الراوي وإن تساويا في العدد، ، وتقدم الساع ، ونبهوا على أن المدنيين إذا رووا عن الكوفيين زلقرا ، ويلى أن حد الساع خضع لاعتبارات إقليمية ، وعلى أن أكثر المحدثين تدنيساً أهل الكوفة ونفر يسر من أهل البصرة ، ولاحظوا أثر المذاهب التي كان لها في بعض العصور والبيئات أنصار متحمسون ، فكثيراً ما يكون ذلك سبباً في الحكم بالوضع على مثل هذه الأحاديث ، ورأوا إلحاق تدليس البلاد بتدليس الشيوخ ، لأن فيه ادعاء رؤية أماكن لم يتع للراوي مشاهدتها .

ومقياس المحدثين نفسي اجتماعي ، فحديث الهريسة موضوع ، وضعه محمد ابن الحجاج اللخمي وكان صاحب هريسة (١) ومثله حديث «معلمو صبيانكم شراركم ... » فقد وضعه سعد بن طريف لما ضربوا ابنه . وحديث دخوله عليه السلام حماماً بالجحفة موضوع باتفاق الحفاظ (٢) لأنه لم يكن على زمانه صلوات الله عليه حمامات .

<sup>=</sup> شهادة سعد بن معاذ ، وسعد قد توفي قبل ذلك في غزوة المعندق، وفيه كتابة معاوية بن أبي سغبان ، وهو انما اسلم زمن الفتح ، والجزية انما نزلت بعد عام تبوار ، وفيه أنه عليه السلام وضع عنهم الكلف والسخر ولم يكن في زمان النبي كلف ولا سخر ولا مكوس قارن و باللؤلؤ المرصوع فيما لا أصل له أو باصله موضوع ، للقاوقجي » •

ومن أجود ما كتب في هذا الباب رسالة الدكتور مصطفى السباعي و السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي ، ومي الرسالة التي تقدم بها لنيل شهادة العالمية من درجة أستاذ في الازمر وقد تفضل الزميل الكريم باطلاعي على رسالته هذه قبل أن تطبع ، وكنت في طبعتي الاولى لكتابي هذا قد أشرت في هذا الموضوع الى عدم تمكني من قراءة رسالة الذكتور السباعي الا والملازم الاخيرة من كتابي مائلة للطبع ، وذكرت أن الاستاذ وعد بطبع رسالته • وقد طبعت فعلا والإفادة منها •

١ - انظر تذكرة الموضوعات للفتني ١٤٥ •

٢ اللؤلو الرصوع ٣٥٠

والدقة واضحة في هذه المقاييس ، فمن كذب مرة واحدة لا يقبل حديثه ، ولا يؤخذ الحديث عن غلاط لا يرجع عن خطئه ، وأذن المحدثين مرهفة لا يفوتها التصحيف ولو كان تصحيف سمع لا تصحيف نظر مثل أكيل وبكير . والتحفظ في الجرح أشد منه في التعديل ، لأن المقاييس حلى نزعتها الانسانية السمحة \_ يجب أن تحجز الناس عن الكذب على رسول الله عليه ، فلا بد من الشدة مع الجميع حتى يؤمن الحطأ والعثار .

أما المتون فكل ما ذكروه في علامات الوضع يتعلق بها ويدور عليها: فاللحن والركة ، ومخالفة العقل أو الحس ، والمجازفة بالوعد والوعيد ، ومزج الكلام البليغ الفطري بعبارات معقدة من عبارات الأصوليين أو المتكلمين (١) ، واختلاق الأحاديث تقرباً إلى الطبقة الحاكمة ، كلها مباحث تتعلق بالمتن المروي من حيث إدخال أشياء عليه لا تليق بالنبي . ومن ذلك إدراج بعض العبارات التي يستحيل صدورها عن رسول الله على يستحيل عديث أبي هريرة ، ومنه الاعتقاد بأن قلب الحديث عمداً من الكذب ، والاعتقاد بأن بقاء التعارض بين حديثين الحديث عمداً من الكذب ، والاعتقاد بأن بقاء التعارض بين حديثين مستحيل ، فإما أن يحملا على نسخ أحدهما للآخر أو تفصيله أو مستحيل ، فإما أن يحملا على نسخ أحدهما للآخر أو تفصيله أو تخصيصه .

إن كل هذا يشير إلى نتيجة واحدة لا مراء فيها: هي أنه إذا كان لا بد من الاختيار بين السند والمتن أيهما تدور عليه مباحث المحدثين ، فانــه المتن بلا

١٠ ذكر في « شرح الديباج المذهب ٥٣ » ان من المرضوع ما أورده الاصوليون من قوله صلى الله
 ١٠ الله وسلم : « اذا روي الحديث عني فاعرضوه على كتاب الله تعالى ، فان وافقه فاقبلوه ،
 وان خالفه فردوه » • قال الخطابى : « وضعه الزنادقة » ، وعلى ذلك فقس •••

نزاع ، وما السند إلا وسيلة إلى الأقوال والمتون .

وإذا انضم إلى هذا كله ورع الرواة في مختلف العصور ، وركوبهم المشاق في طلب الرحلة والأحاديث ، وشعورهم بقيمة المروي ، وبأن هذا الأمر دين ، أمكننا أن نقول : إن هذا المصطلح على نحو ما عرفه المحدثون ليس له في الدقة مثيل في التاريخ (١) .

فكيف يبيح المستشرقون لأنفسهم بعد أن تجشموا عناء قراءة ما رأينا من المخطوطات والمدونات والصحف أن يزعموا أن لا طريق لصحة المتن سوى الاسناد، وأن العرب لم يعنوا إلا بهذا الاسناد؟ وكيف بجرو أكابرهم على المغالطة إلى هذا الحد فيصنفوا الكتب ويكتبوا الأبحاث لمجرد الطعن في الحديث ورجاله (٢)، والنيل من نصوصه ومتونه (٢)؟

وإذا انضم مرة أخرى إلى هذا كله ما حققناه من وجود وثائق تاريخية تثبت كتابة الأحاديث في حياة النبي علي وتهدم ما بناه المستشرقون وأعوانهم من أحلام وآمال ، وتصور طرق المحدثين ومناهجهم في التربية والتعليم ، وتشددهم في الألفاظ التي يفرقون بها بين صور التحمل والأداء ، رأينا أن كل

١ واقد اعترف المستشرق جولدزيهر بذلك ، ولكنه أبى أن يجعسل الدقة فيه شاملة للمتن
 والسند معا • أنظر :

Etudes sur la Trad. Islamique, p. 6.

٢ كطعن جولةزيهر في الصحابي أبي هريرة : انظو :

Záhiriten, 78 - 79.

وعنه اخذ احمد امن رحمه الله وغفر له فخاص في ما لم تحمد عقباه • Edw. E. Salisburg, « Contributions from original sources to our Knowledge of the Science of Muslim Tradition » in the Journal of the American oriental Society, VII, (1862) 60 — 142.

ثناء على عمل المحدثين ومصطلحاتهم الدقيقة لا يفي شيئاً مما لهم على ثقافتنا من يد، وعلى الحضارة الانسانية من فضل، وأيقنا أن دراسة مصطلح الحديث تدعيم لمناهجنا الأصلية في نشر الثقافة وهي مناهج لم يعرفها العالم مطبقة إلا مرة واحدة في عصورنا الذهبية، ولا يمكن أن يطبقها غيرنا، لأنها انبثقت من تفكيرنا القادر على التجريد، ومن ثقافتنا الواسعة الشاملة ومن روح ماضينا المجيد.

وبعد ... فان المستشرقين قوم يتقنون الحرب وأساليب الهجوم ، وبته وقون في إلقاء الشبهات وبث السموم ، ونحن قوم لا نتقن إلا ما نعلم ، ولا نعلم إلا ما نعتمد ، ولا يعنينا أن نحارب الناس ونجاولهم ونصاولهم حيث لا ضرورة لحرب ولا دافع لجيال أو صيال ، بل يعنينا أن يرى الناس الحق كما نراه بعيون ليس عليها غشاوة ، وقلوب ليس فيها مرض ...

وإلى شبابنا العربي المثقف نوجه هذه الكلمات ، فهلا ينصتون ؟! وهلا يوقنون ؟

## رَفعُ معبر (لرَّحِمْ الْمُجَنِّيُّ رسِلنم (لاَيْمُ (اِلْفِرُونِ رسِلنم (لاَيْمُ (اِلْفِرُونِ مِرِثَ

البابئ الرابع

مَكَانَذُ الْحَدِيثِ فِي السِّرْبِعِ وَاللَّفَةِ وَالْأَدَبُ



رَفْعُ عِس (لاَرَجِي (الْخِشَيَّ (أَسِكْنِهُمْ (لِفِزْمُ الْفِؤووكِرِس

### الفَصَــُـــُــالأول مكانة الحديث في التشريع

#### إشادة القرآن بطاعة الرسول والتزام سنته

انتهى العلماء المحققون إلى أن الحديث الصحيح حجة على جميع الأمة، وأيدوا رأيهم هذا بالآيات القرآنية التي تفرض على المؤمنين اتباع الرسول، والتسليم لحكمه، ورأوا من يحكي خلاف هذا المذهب غير خليق بالانتساب إلى العلم وأهله، وإن نسب نفسه أو نسبته العامة إلى سعة المعرفة والتفقه في الدين (١).

وكان طبيعياً أن ينتهي التحقيق العلمي الدقيق إلى هذا الحكم السديد، لأن الآيات التي فرضت على المؤمنين طاعة النبي على صريحة لا تحتمل التأويل ، وإنما تكون طاعته بالتزام سنته ، والعمل بحديثه ، والأخذ بمضمونه الصحيح في مسائل الدين ، واعتباره الأصل الثاني من أصول التشريع بعد القرآن المجيد .

ومع أن تقرير هذا الأمر على هذه الصورة الواضحة يبدو بدهياً ،

۱ قارن بقواعد التحديث ۲٦٣ ·

نوثر أن نجلو بعض الجوانب الشائكة التي تحفّ بحجية الحديث. فهل النصوص القرآنية الحائة على طاعة النبي تقرّ لحدينه بالاستقلال في التشريع ، فيؤخذ بما فيه من الأحكام كما يؤخذ بما في الكتاب ، أم لا تقرّ له بالاستقلال التشريعي ، كما هو إلا بيان القرآن ، وراجع اليه ؟ وإن يكن الحديث مبيناً للقرآن أو مفصلاً لإجاله ، فكيف يعد مع الكتاب أصلاً من أصول التشريع مع أن أحكام الدين إنما تستقى من أحدها فقط وهو كتاب الله المجيد ؟ وحين يؤخذ بالحديث أصلاً تشريعياً أو على غير استقلال ، هل يقبل فيه خبر الآحاد ، أم لا بد لتصحيحه من التقوية والتعزيز ؟

وإن الاجابة الدقيقة عن هذه الأسئلة لتفرض علينا في البداية سرد أهم النصوص القرآنية الدالة على وجوب العمل بالنسبة النبوية ، مشفوعة بتطبيقها العملي في واقع السيرة المطهرة ، ومقرونة بفهم الرعيل الأول من الصحابة لمدلولها المتبادر من غير تكلف ولا اعتساف .

يرى عبد الرحمن بن يزيد رجلاً محرماً في موسم الحج قد ارتدى ثوباً محيطاً ، فيرشده إلى نزع ثيابه والأخذ بسنة النبي عليه السلام في لباس الاحرام ، فيقول الرجل لعبد الرحمن : اثني بآية من كتاب الله تنزع ثيابي . فلا يرى عبد الرحمن خبراً من أن يقرأ عليه قول الله : وما آتاكم الرسول فخذوه ، وما نهاكم عنه فانتهوا » (١) . فنزع الثوب المخيط لم يرد صريحاً في كتاب الله ، وإنما ورد في الحديث فقط . وهكذا انفردت السنة بهذا الحكم الشرعي ، وكانت أصلاً مستقلاً من أصول التشريع ، لأن الله أمر المؤمنين بالانتهاء عما نهى عنمه نبيً

١ سورة الحشر ٧ • وقارن بجامع بيان العلم ( لابن عبد البر ) ١٨٨/٢ •

ألهدى عليه السلام.

ويصلي الإمام الكبير طاووس (١) بعد العصر ركعتين ، فيقول لـه الصحابي الجليل ابن عباس : اتركها ، فيجيبه طاووس بأن الرسول عليه السلام إنما نهى عنها مخافة أن تتخذا سنة ، ولا ضبر في هاتين الركعتين إن صُلّيتا بغير نية الاستمرار ، ولكن ابن عباس يصر على نهيي رسول الله عن الصلاة مطلقاً بعد العصر ، ويؤكد لطاووس أن ليس له الحيار فيا جاء به رسول الله ، مستنداً إلى الآية الكريمة : « وما كان لمؤمن فيا جاء به رسول الله ، مستنداً إلى الآية الكريمة : « وما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الحييرة من أمراً أن يكون لهم الحييرة من أمرهم » (٢).

ولئن تكن للمؤمن خيرة فيا مضت به سنة الرسول ، فا عليه إلا أن يحكم هذه السنة في كل خلاف يتشجر ، وفي كل دعوى ترفع ، مع التسليم التام لكل ما تصدره من أحكام ، مصداقاً لقوله تعالى : « فلا وربتك لا يؤمنون حتى يحكموك فيا شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً » (٣) . وجملة الروايات الواردة في سبب نزول هذه الآية تتلخص في أن النبي عليا فضى للزبير بن العوام بالشرب من شراج الحترة قبل رجل شهد بدراً من الأنصار (٤) . ولا ريب أن حديث النبي هنا قد انفرد بالتشريع في هذه

١ حو طاووس بن كيسان الخولاني الهمداني بالولاء • كان من أكابر التابعين ، ومن أشهر رواة الحديث المتفقهين فيه • توفي حاجا بالمزدلفة سنة ١٠٦ هـ ( تهذيب التهذيب ٢٨/٥ ) •

۲ الموافقات ٤/٢٥٠

٣ سورة النساء ٧٥٠

٤ انظر تفصيل هذه الرواية \_ مع تخريج الاسانيد والمفاضـــلة بينها ، في تفسير ابن كثير ١٠٠/١ • ومغزى تفسير الآية \_ على جميع الاراء \_ أن الانصاري الذي اعترض على سقي الزبير قبله كان جديرا به قبول الحكم النبوي دون ان يجد في نفسه منه حرجا •

المسألة التي لم يعرض لها القرآن بحكم صريح .

وعندما خاطب الله نبية بقوله: « وأنزلنا اليك الذكر لتبيّن للناس ما نُزِّل إليهم » (١) ، نبّه المؤمنين إلى مكانة السنّة في التشريع ، فان أقوال الرسول وأعاله تبيّن المراد من القرآن ، إذ تفصّل ما أجمله ، وتقيّد ما أطلقه ، وتخصّص فيه ألفاظ العموم ، وتعيّن ما لم يعيّنه من المقادير والحدود والجزئيات . فللسنّة أن تنفرد في التشريع حين يسكت القرآن عن التصريح ، ولها أن تقوم بوظيفة النبيان حين يترك لحال التفصيل والتوضيح . وذلك ما استنجه عمران بن حصين لما رمى رجلاً بالغفلة الشديدة والفهم السقيم ، وقال له مؤنباً مقرّعاً : إنك امرؤ أحمق ! أتجد في كتاب الله ركعات الظهر أربعاً لا يجهر فيها بالقراءة ؟ الاسلام وفرائضه ، ثم قال للرجل : أتجد هذا كله مفسراً في كتاب الله ؟ إن كتاب الله أبهم هذا وأجمله ، وإنما فسترته السنّة توضيحاً الله ؟ إن كتاب الله أبهم هذا وأجمله ، وإنما فسترته السنّة توضيحاً

#### شمول السنة كل آفاق التشريع

وتكاد الأمثلة الواردة في تفصيل السنة مجملات القرآن تشمل كل آفاق التشريع الاسلامي في العبادات والمعاملات والحلال والحرام . وينتهي النبي علي في كل منها ، على حدة ، إلى التبيان الدقيق عن

١ سورة النحل ١٤ ٠

٢ قارن بجامع بيان العلم ١٩١/٢ والموافقات ٢٦/٤٠٠

طريق القياس تارة ، والمقارنة بين نظيرين تارة أخرى ، والموازنة بـيى متقابلين تارة ثالثة .

فاذا قال الله: «وأحل الله البيع وحرّم الربا» (١) أدرك رسول الله على أن الزيادة من غير مقابل ولا عوض هي السر في تحريم الربا ، فألحق قياساً بالربا كل تعامل يشمل على زيادة من هذا النوع ، وحكم بأن « الذهب بالذهب ، والفضة بالفضة ، والبُر بالبُر ، والشعر بالشعر ، والتمر بالتمر ، والملح بالملح ، مثلا بمثل ، سواء بسواء ، يدا بيد ، فمن زاد أو ازداد فقد أربى » (٢) ، ثم ينحي عن مدلول الربا ما اختلفت فيه تلك الأصناف ولم تهاثل ، فخلا من كل زيادة لا عوض فيها ، فيقول عليه السلام : «فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدا بيد » .

وإذا حرّم القرآن الزنى وأباح النكاح في آيات معروفة ، وسكت عن حكم النكاح المخالف للشرع ، كزواج المرأة بغير إذن وليها مثلاً ، عقد النبي على مقارنة بين السفاح المحض وهذا اللون من النكاح المخالف للشرع ، وقضى ببطلان ما لم تراع فيه أصول العقد الزوجي ، فقال : « أمما امرأة نكحت بغير إذن مواليها فنكاحها باطل ، (٣) .

وإذا عدّ القرآن صيد البحر حلالاً طيبـاً فقال : ﴿ أَحِلَّ لَـكُم

١ البقرة ٢٧٥٠

٢ الحديث من رواية مسلم في صحيحه وأحمــــ في مسئله وأبي داوود في ســننه • وهو
 حديث مشهور •

٣٠٨/٢ (باب في الولسي) والحديث ٣٠٨/٢ (باب في الولسي) والحديث من رواية
 السيدة عائشة رضي الله عنها •

صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيارة» (١) ، وحرّم الميتة تحريماً قاطعاً في مواطن متعددة (٢) ، وازن رسول الله على بين حيل الصيد البحري المطلق وحرمة الميتة في صيغتها العامة المطلقة ، فخص ميتة البحر بالحل واستثناها من الحكم العام ، وقال عن البحر : « هو الطهور ماؤه الحل مبتته » (٢) ، وأكد هذا التخصيص بقوله في الحديث الآخر : « أحلت لنا مبتتان ودمان ، فأما المبتان فالجراد والحوت ، وأما الدمان فالكند والطحال » (٤) .

ولعل شعور العلماء الأولين بأثر السنة العظيم في توضيح الأصول القرآنية ، بأي طريق تم ذلك التوضيح ، هو الذي حمل بعضهم على الحكم بأن السنة قاضية على الكتاب ، حتى قال الأوزاعي : « الكتاب أحوج إلى السنة من السنة إلى الكتاب» (٥٠) . وما أراد الأوزاعي ولا غيره بهذا إلا التنبيه على أن أعلم الحلق بمعاني القرآن هو رسول الله الأمين الذي لا ينطق عن الهوى ، إن هو إلا وحي يوحى . ومن هنا قبل لمطرف بن عبد الله بن الشخير (٦٠) : لا تحدثونا إلا بالقرآن ، فقال للسائلين : والله ما نريد بالقرآن بدلا ، ولكن نريد من هو أعلم منا بالقرآن (٧) !

١ سورة المائدة ٩٦ ٠

٢ كما في سور البقرة ١٧٣ والماثلة ٣ والانعام ١٤٥٠

٣ قارن بسنن أبي داوود ١/١٥ رقم الحديث ٨٣٠

قارن بسبل السلام لمحمد بن اسماعيل الصنعاني ٤/٦٧ (شرح بلوغ المرام الابن حجر) .

<sup>•</sup> اجامع بيان العلم ١٩١/٢ •

٦ مطرف بن عبدالله بن الشخير ، زاهد من كبار التابعين ، نقة فيما رواه من الاحاديث ، توفي
 بالبصرة سنة ٨٧ هـ ( وفيات الاعيان ٩٧/٢ ) .

٧ الموافقات ٤/٢٦ ٠

وما دامت الأمثلة التي ذكرناها تجعل السنة بين أمرين : فهي إما مستقلة في التشريع بما ليس في القرآن ، وإما مفسرة لمجملات القرآن ، فلا مناص من الاعتراف – كما قال الشاطبي – بأن «كل أدلة القرآن تدل على أن ما جاء به الرسول ، وكل ما أمر به ونهى عنه ، فهو لاحق في الحكم بما جاء في القرآن ، فلا بد آن يكون زائداً عليه » (١) . وإن هذه الزيادة الملحوظة في التفصيلات النبوية هي التي تجعل للحديث ، على جميع الأقوال ، المرتبة الثانية بعد القرآن ، وهي التي توكد أن الشرع الاسلامي يتكون من الأصلين معاً : القرآن والحديث ، مصداقاً لقول النبي الكريم نفسه : « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم لقول النبي الكريم نفسه : « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم القول النبي الكريم نفسه : « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم القول النبي الكريم نفسه : « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم القول النبي الكريم نفسه : « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم القول النبي الكريم نفسه : « تركت فيكم أمرين لن تضلوا ما تمسكتم القول النبي الله وسنتي » (١) .

#### استقلال السنة بالتشريع ولوكان أصلها في الكتاب

فإن قيل بعد هذا : بل القرآن دال على كل ما في الحديث إجالاً وتفصيلاً ، وما سن الرسول سنة قط إلا كان في الكتاب أصلها ، لأن الله أنزل القرآن «تبياناً لكل شيء» (٣) ، وتمتم به الدين كله فقال : « اليوم أكملت لكم دينكم » (٤) ، وقال : « ما فرَطْنا في الكتاب من شيء » (٥) ، فليس للسنة ، بأي صورة ، أن تزيد

١ الموافقات ١/٤/ ٠

۲ قارن بجامع بیان العلم ۲/۱۸۰۰

٣ سورة النحل ٨٠٠٠

<sup>:</sup> سورة المائدة ٣٠

د سورة الانعام ۳۸ •

في التشريع شيئاً فضلاً على استقلالها بالتشريع ، أحلنا أصحاب هذه الشبهة على القرآن نفسه الذي يشيد بطاعة الرسول ، ويحذر من مخالفته ، ولا يفرق في ذلك بين ما فستره النبي من القرآن وما أمر به في سنته أمراً مستقلاً ، فهو الذي يقول بلهجة الإنذار : « فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة » (١) ، وبهذه يخصه بشيء يطاع فيه ولا يعصى ، وهو سنته التي جاء بها ولم تكن من القرآن ولا أتت في القرآن . ويشبه هذا ما أمر الله به المؤمنين من رد ّ النزاع إلى الله ورسوله في قوله : « فان تنازعتم في شيء فرد وه إلى الله ورسوله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر » (٢) وإنما يكون الرد إلى الله رجوعاً إلى الله وبعد وفاته إلى الكتاب ، ولا يكون الرد إلى الرسول إلا رجوعاً إلى سنته بعد وفاته عليه السلام .

ولنترجع السنة بعد هذا إلى القرآن بمدلولاتها التفصيلية كلها ، فان أحداً من أهل العلم لا يخالف في أن العمل بما جاءت به السنة هو عمل بالقرآن ، لأن القرآن هو الذي دل على وجوب العمل بالسنة ، ولأن القرآن أعم والحديث أخص ولا بد أن يشتمل الأعم بكلياته على الأخص بجزئياته ، وما بين القرآن والحديث من اتفاق في الأصول لا ينفي ما تفرد الحديث بتشريعه أو توضيحه حتى من تلك الأصول ، فانما جعل الله رسوله إماماً ، وسنته قدوة ، وهديه النبوي أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثراً .

١ سورة النور ٦٣ ٠

٢ سبورة النساء ٥٩ •

وغيل إلينا أن المذهب الأخير هو أصوب المذاهب لدى توضيح مكانة الحديث في التشريع ، فإنه يوفيّق بغير تكلف ولا تعسف بين اشهال القرآن على كل شيء ، وتبيانه كل شيء ، وأن الله لم يفرّط فيه من شيء ، وبين إثبات السنّة أحكاماً لم يثبتها القرآن ولم ينفها مع أن أصولها الأولى واردة في القرآن ، وإن هذا المذهب المعتدل ليأذن لنا ، دون تردد ، بتسمية الحديث « الأصل الثاني من أصول التشريع في الاسلام » ، ولا علينا بعد أن يُعد هذا الأصل عند بعضهم مستقلاً

١ الرسالة ٩١ •

۲ سورة النساء ۱۹ ٠

٣ سورة البقرة ٢٧٥٠

٤ قارن هذا بقول الطبري في التفسير ٢٥/١ : • ان مما أنزل الله من القرآن على نبيه ما لا يوصل الى علم تأويله الا ببيان الرسول صلى الله عليه وسلم ، وذلك تأويل جميع ما فيه من وجوه أمره ونهيه ، ونديه وارشاده ، الى أخره » •

فيا شرعه من أحكام ، وعند بعضهم الآخر غير ذي استقلال. وقديماً قال العلماء وصدقوا : « ترك الكتاب موضعاً للسنة ، وتركت السنة موضعاً للقرآن » (١) . ولا غرابة في هذا بعد قول الله : « من يطع الرسول فقد أطاع الله » (٢) !

١ الموافقات ٤/١٦ ــ ١٧٠

سورة النساء ٨٠٠

رَفْعُ حِس (الرَّحِمْ لِي (النَّجْنَ يُ (أَسِلَنَ (النِّيْرُ) (الِفُودوكِرِس

# الفَصَهُ للاالثاني المحيح حجة في التشريع

#### لا فرق بين السنّة والكتاب في الحلال والحرام

لكأني برسول الله على استشف حجاب الغيب فرأى في القرون من بعده قوماً يفرقون بين كتاب الله وسنة رسوله ، ولا يعملون إلا بما نص عليه القرآن وحده ، فإذا هو يصور لنا هؤلاء تصويراً ينبئنا عن فداحة خطئهم ، وضلالهم عن الصراط المستقيم ، فيقول : وألا إني أوتبت القرآن ومثله معه ، ألا يوشك رجل شبعان على أريكته يقول : علبكم بهذا القرآن فها وجدتم فيه من حلال فأحلوه ، وما وجدتم فيه من حرام فحرموه . وإن ما حرم رسول الله عليه على حرم الله على أربك .

ويفسر الإمام الشافعي اعتناء النبي نفسه بضم سنّته إلى كتاب الله بي الحلال والحرام ، وفي كل أمر تشريعي ذي بال ، بأن رسول الله عليه الحلال والحرام ، وفي كل أمر تشريعي ذي بال ، بأن رسول الله عليه على الله على الله

١ رواه ابو داوود والدارمي وابن ماجه من طريق المقدام بن سعه يكرب ، وقد عد الشاطبي هذا
 الحديث دليلا على أن في السنة ما ليس في الكتاب ( الموافقات ١٩/٤) .

كتابه ، ثم يوكد بلهجة جازمة حاسمة أن «جميع ما تقوله الأثمة شرح للسنة ، وجميع السنة شرح للقرآن» (١) . ويكاد غير الشافعي يغلو في تفسير هذه الظاهرة حين يعد السنة «وحياً ينزل به جبريل على رسول الله كما ينزل عليه بالقرآن ، ويعلمه إياه كما يعلمه القرآن» (٢) ، ويصرح أبو البقاء بهذا التفسير حين يقول في كلياته (٣) دون تجوز ولا اتساع : «والحاصل أن القرآن والحديث يتحدان في كونهما وحيا منزلاً من عند الله ، بدليل : «إن هو إلا وحي يوحي» إلا أنهما يتفارقان من حيث إن القرآن هو المنزل للإعجاز والتحدي به بخلاف المحديث ، وإن ألفاظ القرآن مكتوبة في اللوح المحفوظ ، وليس لجبريل عليه السلام ولا للرسول عليه الصلاة والسلام أن يتصرفا فيها أصلاً . وأما الأحاديث فيحتمل أن يكون النازل على جبريل (منها) معني صير فأ

ولقد نكون أشد ميلاً – من ناحية الوحي – إلى التفرءقة بين نزول القرآن على قلب النبي وإلهامه النطق ببعض الأحاديث، ثم نجنح – بسبب هذه التفرقة – إلى استقلال القرآن وحده بظاهرة الوحي على النحو الذي أوضحناه في كتابنا « مباحث في علوم القرآن » (١٤) ، إذ « كان عليه السلام يفرق بوضوح بين الوحي الذي ينزل عليه وبين أحاديثه عليه السلام يفرق بوضوح بين الوحي الذي ينزل عليه وبين أحاديثه

١ قارن بقواعد التحديث ٣٣٠

٢ عزا الفاسمي هذا الى حسان بن عطية ني رواية بهذا المعنى ذكرها في قواعد التحديث ٣٢ .

٣ كليات أبي البقاء ٢٨٨ ( المطبعة الاميرية سنة ١٢٨١ الطبعة الثانية ) • وقارن بالاحكام لابن
 حزم ١/٩٦ •

٤ راجع من كتابنا هذا بعناية خاصة الفصل الثاني من الباب الاول ص ٢٢ ( مبحث ظاهرة
 الوحي ) الطبعة الثالثة ، دار العلم للملايين •

الخاصة التي كان يعبّر عنها بإلهام من الله : فما بجول في نفسه من خواطر وأفكار كان ذا صفة إنسانية محضة لا يمكن أن نختلط بالكلام الرباني » ١١٠. ونوئر إذاً – لتبيان المعنى «التوقيفي» في الأحاديث النبوية التبليغية – أن نسميها «بالحكمة» كما ساها القرآن في قوله تعالى : «لقد مَن الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً منهم يتثلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلُّمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبلُ لفي ضلال مبن » (٢) ، فقد اختار معظم العلماء المحققين أن الحكمة في الآية هي شيء آخر غير القرآن ، وهي مجموعة ما أطلع الله عليه رسوله من مقاصد الشرع وتعاليمه وأسراره ، التي لا ممكن أن تكون غير سنَّة الرسول القوليــة والفعلية ، لأن الله أمَن على خلقه – كما قال الشافعي – « بتعليمهم الكتاب والحكمة ، فلم بجز \_ والله أعلم \_ أن يقال : الحكمة هنا إلا سنَّة رسول الله ، وذلك أنها مقرونة مع الكتاب ، وأن الله افترض طاعة رسوله ، وحتم على الناس اتباع أمره ، فلا بجوز أن يقال لقول : ( ُ فَرَضَ َ ) إلا لكتاب الله وسنّة رسوله ، لما وصفنا من أن الله جعل الإيمان برسوله مقروناً بالإيمان به » (٣) .

#### تفاوت علم الصحابة بسنّة رسول الله

ولو رجعنا إلى العصر النبوي لرأينا رسول الله في البيت والمسجد والسوق وساحة المعركة ، وفي الحضر والسفر ، معلماً للرعيل الأول من

١ انظر كتابنا (مباحث في علوم القرآن) ص ٣٢ وما بعدها ٠

۲ سورة آل عمران ۱۹۴ .

٣ الرسالة من ٧٨٠

الصحابة الكرام ، يرشدهم بأقواله وأفعاله إلى فهم القرآن في كل نازلة تقع لهم ، ولرأبنا من عناية أولئك الصحابة بسنته عليه السلام ما لا تدرك العبارة وصفه ، حتى كان بعضهم يتناوبون مجلسه يوماً بعد يوم ، ينزل هذا يوماً وينزل ذاك يوماً آخر ، ثم يخبر كل منها صاحبه بما سمعه من أقوال رسول الله وتوجيهاته ، مخافة أن يفوت أحدهم منها شيء ، بعد أن شوقهم عليه السلام إلى العلم وأروى ظمأهم اليه بمثل قوله : « رحم الله امرأ سمع مقالتي فأداها كما سمعها ، فرب مبلغ أوعى من سامع » (١) .

لكن الصحابة لم يبلغوا جميعاً مرتبة الاجتهاد ، بل تفاوتوا في علمهم بسنة الرسول وأقواله ، إذ كان فيهم القروي والبدوي ، والصانع والتاجر ، وفيهم من صحب النبي عليه مرة واحدة ، ومن سمع منه حديثاً واحداً . « ولا شك أن من سمع حديثاً عن رسول الله أو عن واحد من الصحابة كان يعمل به حسب فهمه ، مجتهداً كان أو لا ، ولم يعرف أن غير المجتهد منهم كُلف بالرجوع إلى المجتهد فيا سمعه من الحديث ، لا في زمانه عليه ، ولا بعده في زمان الصحابة رضي الله عنهم . وهذا تقرير منه عليه بحواز العمل بالحديث لغير المجتهد ، والمجتهد منهم والجاع من الصحابة عليه . ولولا ذلك لأمر الحلفاء عبر المجتهد منهم والمجاع من السحابة عليه . ولولا ذلك لأمر الحلفاء عبر المجتهد منهم والمحل الموادي – ألا يعلموا بما بلغهم عن النبي على المجتهد منهم بواسطة حتى يعرضوه على المجتهدين منهم ، ولم يرد في هذا عين بواسطة حتى يعرضوه على المجتهدين منهم ، ولم يرد في هذا عين

١ جامع بيان العلم ٢/٣٩ .

٢ من أقوال الامام السندي الحنفي ، نقلها علم الذين الفلاني في ( ايقاظ الهمم ) ص ٩٠٠
 ر مطبعة رياض الهند سنة ١٢٩٨ هـ ) ٠

ولم يكن بد — وقد تفاوت علم الصحابة بسنة الرسول — من أن يختلفوا في تعليل بعض الأحكام ، وفي ضبط بعض الألفاظ ، وفي مقدار موافقتهم للسنة فيا اجتهدوا فيه واستنبطوه ، إذ « رأى كل صحابي ما يسره الله له من عبادة النبي وفتاواه وأقضيته ، فحفظها وعقلها ، وعرف لكل شيء وجها من قبل تحفوف القرائن به ، فحمل بعضها على الإباحة ، وبعضها على النسخ لأمارات وقرائن كانت كافية عنده ، ولم يكن العمدة عندهم إلا وجدان الاطمئنان والتلج من غير التفات إلى تُطرُق الاستدلال » (١) .

تمر بالنبي وصحابته جنازة ، فيقوم لها ويقوم الصحابة معه اقتداء به ، ولكنهم لا يعرفون سر قيامه لها ، ولا يكتم أحد الصحابة عجبه ، فيقول : يا رسول الله إنها جنازة يهودي ، ويجيبه النبي عليل بقوله : «أليست نفساً ؟!» ثم يردف معلماً مرشداً : «إذا رأيتم الجنازة فقوموا لها » (٢) . وقد اختلف الصحابة في تعليل القيام للجنازة ، وتفسير عموم الأمر به للمؤمن والكافر على السواء ، فقيل : تعظيماً لهول الموت ، وقيل : إعظاماً للملائكة الحافين بالميت (٣) . ولكن مقتضى التعليل بقوله عليه السلام : «أليست نفساً » أن القيام يستحب لكل جنازة (٤) .

ويروي عبد الله بن عمر عن النبي عَلِيْلِيٍّ : « أَن الميت يعذَّب ببكاء

١ قارن بعجة الله البالغة ١١٣ (لولي الدين الدملوي) طبع بمصر سنة ١٣٤١ هـ ٠

٢ الحديث في الصحيحين من طريق جابر بن عبدالله مرة ، ومن طريق سهل بن حنيف مسرة
 ١ اخرى ٠ وقارن بسنن أبي داوود ٣٧٧/٣ رقم الحديث ٣١٧٤ ( باب القيام للجنازة ) ٠

٣ قارن بحجة الله البالغة ١١٤٠

٤ الى هذا التعليل ذهب الشوكاني في ( نيل الاوطار ) •

أهله عليه » فتقضي عليه عائشة أم المؤمنين بأنه لم يأخذ الحديث على وجهه ، ولم يضبط لفظه ، فإنما مرّ رسول الله على الله على يهودية يبكي عليها أهلها ، فقال : « إنهم يبكون عليها وإنها تعذب في قبرها » ، فلم يكن العذاب لبكاء أهلها عليها ، وليس عذاب كل ميت في قبره معلولاً للبكاء ، كما يستنتج من ألفاظ الحديث برواية ابن عمر . بل الحديث وراية عائشة – تقرير لمشهد حكاه النبي عليه السلام كما سمعه ورآه ، فلا يتضمن حكماً شرعياً ولا تعلياً نبوياً (۱) .

وقد يقع اجتهاد الصحابي موافقاً للحديث كبا في رواية النسائي أن ابن مسعود رضي الله عنه سئل عن امرأة مات عنها زوجها ولم يفرض لها صداقاً ، فقال : لم أر رسول الله علياتية يقضي في ذلك ، فاختلفوا عليه شهراً وألحوا ، فاجتهد برأيه وقضى في ذلك . فاختلفوا عليه شهراً وألحوا ، فاجتهد برأيه وقضى بأن لها مهر نسائها لا وكس ولا شطط وعليها العيدة ، ولها الميراث . فقام معقل بن يسار ، فشهد بأنه علياتية قضى بمثل ذلك في امرأة منهم . ففرح بذلك ابن مسعود فرحة لم يفرح بمثلها قط بعد الاسلام (۲) .

وهكذا اختلفت مذاهب أصحاب النبي عليه السلام ، وأخذ عنهم التابعون ، فحفظ كل ما تيسر له ، وعرف مذاهب الصحابة ، ووفتق مين المختلف منها على ما تيسر له ، ورجت بعض الأقوال على بعض ، وصار لكل عالم من أثمة التابعين مذهب مستقل ، وانتصب في كل بلد

١ - انظر حجة الله البالغة ١١٣ •

٢ قارن بقواعه التحديث ٣١٤٠

إمام ، واستفتاهم المستفتون ، ودارت بينهم المسائل ، ورفعت اليهم الأقضية والأحكام (١) .

#### نشأة المذاهب واحتجاج أصحابها بالحديث

وسمع أتباع التابعين فتاوى المفتين ، وسألوا عن قضاياهم ومسائلهم في الأمصار ، ولم يألوا جهداً في الاجتهاد والاستنباط ، وفي القضاء والفتوى ، ثم كانت المذاهب ، وكثر أتباعها ، واستند كل " – تأييداً لرأيه – إلى السنة يستنطقها الحكم الصحيح في إيضاح المشكلات ، والفصل في المنازعات ، وصرّح أصحاب تلك المذاهب كلها بتعين العمل بالسنة ، ووجوب الاحتجاج بها ، وأمسوا – عند اختلاف أحاديث الرسول في مسألة ما – يرجعون إلى أقوال الصحابة لأنهم أقرب إلى نبع الإسلام الأصيل ، وأقرب الناس عهداً برسول الله عليه الم

على ان أصحاب المذاهب المشهورة – مها يزعم الباحثون من تفاوتهم في حفظ الحديث والعلم به – قد أجمعوا كلهم على أن الحديث إذا صح يقدم على القياس والنظر ، فما فيهم إمام إلا قال : « إذا صح الحديث فهو مذهبي » أو عبارة تشبه هذه . حتى أبو حنيفة « الذي أفرط أصحاب الحديث في ذمه وتجاوزوا الحد في ذلك » (٢) ، لم يوجه وجهه إلا للعمل بالسنة متى ظفر بها وصحت لديه . وقد فسر الشعراني وجهة نظر أبي حنيفة أدق التفسير حين قال : « ويحتمل أن الذي أضاف إلى الإمام أبي حنيفة أنه يقدم القياس على النص ، ظفر بذلك في كلام

١ حجة الله البالغة ١١٤ بشيء من التصرف ٠

٢ - هذه عبارة ابن عبد البر في ( جامع بيان العلم ١٤٨/٢ ) ٠

مقلديه الذين يلزمون العمل بما وجدوه عن إمامهم من القياس ، ويتركون الحديث الذي صح بعد موت الإمام ، فالإمام معذور ، وأتباعه عنير معذورين ، وقولهم : (إن إمامنا لم يأخذ بهذا الحديث) لا ينهض حجة ، لاحتمال أنه لم يظفر به أو ظفر به لكن لم يصح عنده » (١) .

وربما عَذَرْنَا أباحنيفة في إدخاله الرأي والقياس على الآثار واعتبارهما وردّه كثيراً من أخبار الآحاد ، إذا عرفنا أن الكذب على رسول الله فشا في عهده فشواً مخيفاً ، فكان لزاماً على إمام الرأي أن يتشدد في قبول الأحاديث ، ويشترط للعمل بأخبار الآحاد شروطاً عسيرة ربما غلا في بعضها ، فحمل الأئمة على انتقاد بعض موافقه ، وعلى ذم مذهبه أحياناً .

وأهم شروطه في هذا الباب ألا يعارض خبر الآحاد الأصول المجتمعة بعد استقراء موارد الشرع ، وألا يعارض عمومات القرآن وظواهره ، وألا نخالف السنة المشهورة ، سواء أكانت قولية أم فعلية ، وألا نخالف العمل المتوارث بين الصحابة والتابعين دون تخصيص بلد ، وألا يعول الراوي على خطه ما لم يذكر مروية ، وألا يعمل الراوي بخلاف حديثه ، وألا يترك أحد المختلفين في الحكم من الصحابة الاحتجاج بالحبر الذي رواه أحدهم ، وألا يكون الحبر منفرداً بزيادة ، سواء أكانت في المن أم في السند ، وألا يكون مما تعم به البلوى (٢).

أما الشافعي فإجلاله للحديث أشهر من أن يعرّف به ، فهو القائل : « وهل لأحد مع قول رسول الله علياتي حجة ؟ بأبي هو وأمي ! » (٣)

١ الميزان للشعراني ص ٧١ -

٢ قارن بأصول السرخسي ٣٦٤/١ .

٣ الميزان للشمراني ٦٥٠

وهو الذي أفرد في رسالته فصلاً برمته لتبيان « الحجة في تثبيت خبر الواحد » (١) .

وأما مالك بن أنس فحسبك أنه إمام أهل المدينة ، دار السنة المشرّغة ، وأن كتابه «الموطأ» نمط من الفقه على طريقة أهل الحديث . وقد جاء احتجاجه بالحديث عملياً تطبيقياً ، فلن تزيده الأقوال المروية عنه في هذا الصدد إيضاحاً ولا تفصيلاً . وكان مالك – على كل حال – يرى أن خبر الآحاد قطعى يوجب العلم والعمل معاً ٢٠٠ .

وأما أحمد بن حنبل فمسنده العظيم في الحديث ينبئ عن مكانة السنة العظمى لديه في التشريع ، وما من ريب في أنه من أكبر حفاظ الحديث ، بل كان الحديث أغلب عليه من الفقه ، « فإذا وجد النص أفتى بموجبه ولم يلتفت إلى ما خالفه ولا من خالفه كائناً من كان » (٣).

وإن هذا كله ليوكد أن كبار الأئمة كانوا يعرفون للحديث مكانته ، ويعدّونه الأصل الثاني للتشريع ، وإنما يختلفون في مدى اطمئنانهم إلى أخبار الآحاد .

#### الاحتجاج نخبر الآحاد وشروطه

ومن لم يحتج بخبر الآحاد إلا بشروط – كما صنع أبو حنيفة – كان يلتمس العذر لنفسه فها ورد من آثار عن الصحابة ربما استؤنس

١ - انظر الرسالة ٤٠١ •

۲ الأحكام ( للآمدي ) ۱۰۸/۱ ۰

٣ - اعلام الموقعين ( لابن القيم ) ٣٢/١ مطبعة النيل سنة ١٣٢٥ هـ ٠

بها على أن بعضهم لم يكن يعمل بهذا الضرب من الحبر الآحادي : فقد ردّ أبو بكر خبر المغيرة في ميراث الجدة حتى انضم إليه خبر محمد ابن مسلمة ؛ وردّ عمر خبر أبي موسى في الاستئذان حتى انضم إليه أبو سعيد ؛ وردّ أبو بكر وعمر خبر عمان في إذن رسول الله عليات في ردّ الحكم بن العاص ؛ وردّ علي "خبر أبي سنان الأشجعي في المفوضة ؛ وكان علي لا يقبل خبر أحد حتى محلفه سوى أبي بكر ؛ وردّ ت عائشة خبر ابن عمر في تعذيب الميت ببكاء أهله (١).

والحق أن الصحابة احتجوا بخبر الآحاد ، وعسلوا بمضمونه ، وإنما توقفوا في قبول بعضه دفعاً للريبة ، أو رغبة في اليقين ، أو تواصياً بالحيطة البالغة في رواية الحديث . ويفسر هذا قول عمر لأبي موسى : « أما إني لم أنهمك ، ولكنه الحديث عن رسول الله عليه التبس في هذا مرة واحدة علمنا بحقيقة الحبر الآحادي ، فليس المراد منه ما رواه واحد فقط ، بل ما يقابل المتواتر كما أوضحنا في بحث الصحيح (٢) ، فانضام صحابي آخر إلى الصحابي الأول في الروايات المذكورة ليس كافياً لإخراجها من صفة «الآحادية» ، بل لو انضم إلى الصحابي الأول اثنان أو ثلاثة أو حتى جمع كثير لا يؤمن تواطؤهم على الكذب لم تخرج تلك الأخبار عن حيز الآحاد . ولهذا تواطؤهم على الكذب لم تخرج تلك الأخبار أو توقفوا فيه إنما كان لأمور قال الآمدي : « وما رد وه من الأخبار أو توقفوا فيه إنما كان لأمور اقتضت ذلك من وجود معارض أو فوات شرط ، لا لعدم الاحتجاج اقتضت ذلك من وجود معارض أو فوات شرط ، لا لعدم الاحتجاج بها في جنسها مع كونهم متفقين على العمل بها » (٣) ، وعلى هذا متى

١ الأحكام للآمدي ١/١٤ ٠

٢ ارجع الى صفحة ١٥٠ وقارن بشرح النخبة ٦٠

٣ الأحكام للآمدي ٩٧/١ • وقارن باغاثة اللهفان في طلاق الغضبان ( لابن القيم ) ١٦٠ •

صحّ الخبر صار أصلاً من الأصول . فلم يكن الباحث بحاجة إلى عرضه على أصل آخر ، لأن الأصل الثاني إن وافقه عضده وقوّاه ، وإن خالف لم يتجنز ردّ أحدها لأن هذا من قبيل ردّ الخبر بالقياس ، وهو مرفوض بالاتفاق ، فان السنّة مقدمة على القياس (١) . «ولو أن امرأ قال : لا نأخذ إلا ما وجدنا في القرآن لكان كافراً بإجاع الأمة ، ولكان لا يلزمه إلا ركعة ما بين دلوك الشمس إلى غسّق الليل (٢) ، وأخرى عند الفجر ، لأن ذلك هو أقل ما يقع عليه اسم صلاة ، ولا حد للأكثر في ذلك (٣) . »

لكن صحة العمل بخبر الواحد شيء ، والقطع به شيء آخر ، فالجمهور على أن خبر الواحد الثقة حجة يلزم به العمل (ئ) ، ويظل هذا النوع من الحبر ظني الدلالة لا يفيد القطع عند أكثرهم (٥) ، وذهب قوم ، منهم الإمام أحمد ، والحارث بن أسد المحاسبي ، والحسن ابن علي الكرابيسي ، وأبو سلمان — وروي عن مالك — إلى أنه قطعي موجب للعلم اليقيني (٢) ، حتى قال ابن حزم : « إن خبر الواحد العدل عن مثله إلى رسول الله علي يوجب العلم والعمل معاً » (٧) . ومن هنا

١ ذكر نحو هذا ابن السمعاني في كتابه « الاصطلام » ، نقله القاسمي في قواعد التحديث ٧٧ .

٢ آخذا من قوله تعالى في سورة الاسراء: أقم الصلاة لدلوك الشمس الى غسق الليل ، وقوآن
 الفجر أن قرآن الفجر كان مشهودا » •

٣ الاحكام في أصول الأحكام لابن حزم ٢٠٨٠.

٤ شرح مقدمة مسلم ( للنووي ) ٦٣/١ •

ه علل النووي في ( التقريب ٤١ ) علم قطعية الآحادي ولو كان صحيحا بقوله : « لجيواز الخطأ والنسيان على الثقة » وعزا هذا الرأي للأكثرين والمحققين •

٦ الأحكام ( للآمدي ) ١٠٨/١٠

٧ الاحكام في أصول الأحكام لابن حزم ١١٩/١ = ١٣٧٠

تصدى الحطيب البغدادي لنقد هذا الرأي فعقد في «الكفاية» فصلاً للرد على من قال : يجب القطع على خبر الواحد (١) . وآخر لذكر شبهة من زعم أن خبر الواحد يوجب العلم ، وإبطال تلك الشبهة (١) ، ولم ير في الوقت نفسه مانعاً من الافاضة في التزام العمل بأخبار الآحاد ، والاحتجاج على ذلك بما صح من الروايات ، إذ تكلم على ذلك كله في بحث مستقل بعنوان : «ذكر بعض الدلائل على صحة العمل بخبر الواحد ووجوبه» (١) ، ثم فصل ما يقبل فيه خبر الواحد وما لا يقبل فيه ، وانتهى إلى أن هذا الضرب من الحبر لا يقبل في «منافاة حكم العقل ، وحكم القرآن الثابت المُحكم ، والسنة المعلومة ، والفعل الجاري مجرى السنة ، وكل دليل مقطوع به » (٤) .

ولئن دل هذا على شيء فانما يدل على مكانة الحديث الصحيح في التشريع ولو رُوي آحادياً ، فانه ليبه وعسيراً ، بل شبه مستحيل ، أن تروى أخبار العلوم الوضعية ، فضلا على الدينية السماوية ، بطرق أدق إسناداً ، وأصدق ورَعاً ، وأكمل أمانة . وأشد حذراً ، وأبلغ احتياطاً ، وأوسع شهرة واستفاضة وانتشاراً ، من أحاديث هذا الرسول العربي العظيم ، ولو لم يبلغ معظمها درجة التواتر ، ولم تورث أجيال الأمة كلها شعوراً واحداً – أو مماثلاً – في العلم القطعي اليقيني . ولذلك لا يضر الحبر الصحيح عمل أكثر الأمة بخلافه ، لأن قسول

١ الكفاية في علم الرواية ١٨ ـ ٢٠ ٠

۲ المصدر نفسه ۲۵ ـ ۲۹ ۰

۲ تفسه ۲۲ •

٤ نفسه ٢٣٤ ٠

الأكثرين ليس بحجة (١) ، ولأن العمل بالحديث خاضع لمقاييس نقدية تتناول – كما أوضحنا (٢) – المتن قبل السند ، والمضمون قبل الشكل ، والمعنى قبل المبنى .

#### الاحتجاج بالخر المحتفّ بالقرائن ، واستبعاد الضعيف

من أجل هذا لم يكتف المحققون من العلماء بالاحتجاج بما صحّ سنده من أخبار الآحاد ، بل احتجوا أيضاً بالحبر المحتف بالقرائن ، وعدوه مفيداً للعلم (٣) ، وجنحوا إلى اعتباره أقوى في إفادة العلم من مجرد كررة الطرق القاصرة عن التواتر ، وإن كانوا قد خصوا هذا المزية « بما لم ينتقده أحد من الحفاظ ، وبما لم يقع التجاذب بين مدلوليه ، حيث لا ترجيح ، لاستحالة أن يفيد المتناقضان العلم بصدقها من غير ترجيح لأحدها على الآخر » (١) .

فان يُقْبِلَ الحبر المحتفّ بالقرائن ، وتكن ْ قرائنُهُ هي التي ُتقوّيه ، فإن للحسن – ولا سيما الحسن لذاته (٥) – من الشبّه بالصحيح ما يكاد ُيشْرِكُهُ معه في الاحتجاج ، وإن كان دونه ُيدْرِجُهُ ُ فيه ، وما يكاد يُشْرِكُهُ معه في الاحتجاج ، وإن كان دونه

١ قارن بحصول المأمول من علم الأصول ( لصديق حسن خان ) ص ٥٩ ، مطبعة الجوائب ١٢٩٦هـ
 بالقسطنطينية ،

٢ راجع فصل ( العديث بين الشكل والمضمون ) من كتابنا هذا ص ٢٧٥ ـ ٢٨٨٠

٣ عبارة ابن حجر في شرح النخبة ص ٧ و الخبر المحتف بالقرائن يفيد العلم خلافا لمن أبسى
 ذلك ٠ ٠

٤ انظر أيضا شرح النخبة ٧ ٠

خصصنا العسن لذاته بالذكر ، لأن حسنه ذاتي قائم فيه ، غير ناشىء عن سبب أجنبي آخر
 كما في الحسن لغيره عندما يعضد ببعض الشواهد والمتابعات • وراجع ما ذكرناه عن الحديث
 الحسن ص ١٥٦ •

قوة و درجة وإشعاراً باليقين . فلا عجب إذا قال أكثر الأنمة : إن الحسن كالصحيح في الاحتجاج به ، فعليه – كما ذكر الحطابي – « مدار أكثر الحديث ، لأن غالب الأحاديث لا تبلغ درجة الصحيح ، وعمل به عامة الفقهاء ، وقبلة أكثر العلماء » (١) .

بيد أن الذي ينحى عن مدار الاحتجاج ، مكاناً قصياً ، هو الضعيف بجميع أضربه وصوره ، وذلك أمر طبيعي لا يحتاج إلى التفسر ، فإن أنواع الضعيف كلها تثير الريبة ، سواء أكانت آقتها في المنن أم في الإسناد ، ولسنا براجعين كرة أخرى إلى جميع ما وصفناه من المصطلحات الخاصة للضعف لكشف اللثام عن سرّ الضعف في كل منها على حدة ، فإ غادرنا مصطلحاً منها إلا ختمناه بالحديث عن المانع الجوهري من الاحتجاج به، وإنما نود منا أن نذكر القارئ بالروح النقدي المنهجي الذي ساد أبحاث المحدّثين ، فحال دون اعتبار أي لون من الضعف ، مها يكن يسيراً ، مصدراً لحكم شرعي ولا لفضيلة خلقية ، على التحقيق (٢) . ونود أيضاً أن يظلُّ القارئ على رُذكُو من اصطلاحات النقاد في التعديل والجرح ، وكونها في الجرح أشد منها في التعديل (٣) ، ليستيقن أن تلك المقاييس النقدية الدقيقة جعلت جرح الرواة جائزاً بل واجباً (٤) لتصحيح الحديث الذي يؤخذ به ، ولتنقيته من كل شائبة ، فما يكون صالحاً للاحتجاج إلا الحديث الذي ثبتت نسبته إلى رواته الصالحين ، وأدرك كل من رواه أنَّ هذا الأمر دين ا

١ قارن بقواعد التحديث ٨٧ ( بيان كون الحسن حجة في الأحكام ) ٠

٢ - اقرأ باممان بحثنا السابق ( رواية الأحاديث الضعيفة والعمل بها ) ص ٢١٠ - ٢١٤ -

٣ أوضعنا ذلك في قصل ( شروط الراوي ومقاييس المحدثين ) ص ١٣٦ ــ ١٤٠ ٠

٤ شرح صنعيج مسلم ( للنووي ) ص ٦٠ ٠

رَفْعُ بعِس (لرَّحِمُ الِّهِ (النَّجَسَّيِّ (أَسِلَنَمُ (النِّمِرُ (الِفِرْدَ کَرِسَ

# الفَصُ ثُلَالثَالِثُ أَثْرِ الحَديث في علوم الادب

### نشأة العلوم الاسلامية في ظل الحديث

كان بعض العلماء يقول: « العلوم ثلاثة: علم نضج وما احترق وهو علم البيان وهو علم النحو والأصول، وعلم لا نضج ولا احترق وهو علم البيان والتفسير، وعلم نضج واحترق وهو علم الفقه والحديث، (١). وإنه لقول سديد ينبئ عن المراحل التي مرت بها العلوم الإسلامية الكبرى، ويصور النتائج التي انتهى اليها الباحثون بعد الموازنة بين تلك العلوم، وبعد المقارنة بين أصولها المؤصلة، وقواعدها المقررة، ومصطلحاتها الدقيقة.

ولقد جعل صاحب هذه الكلمة كلاً من الفقه والحديث علماً واحداً ، وأصاب وأحسن صنعاً ، لأن فروع الفقه تشعبت عن النراث التشريعي الضخم الذي تركه حديث رسول الله في مختلف أبواب الحياة ،

١ عزاه السيوطي في ( الاشبام والنظائر في النحو ١/٥) الى بدر الدين الزركشي في أول
 قواعده •

سواء أكان هذا الحديث تبياناً لمجملات القرآن أم أصلاً تشريعياً مستقلاً بعد كتاب الله . وما من ريب في أن هذا التداخل الوثيق بين الفقه والحديث قد قارب بين خطواتها في طريق التطور ، وقارن بين مراحلها المتعاقبة في سبيل الناء ، فها أرسيت أصول الفقه إلا بعد أن وضعت اللبنة الأولى في بناء «علوم الحديث» .

وبعد أن مر الحديث والفقه بطور التمهيد والتحضير ، اتسع البحث فيها وتنوع ، ودارت حولها المدارس الفكرية تنتصر للمأثور تارة وللرأي تارة أخرى ، فنضجا معا واحترقا معا ، وظلت الرابطة وثيقة بينها لهاثلها في النشأة الأولى ، وتشابههما في خطاها الكبرى ، واستمرار تلاقيها في خدمة التشريع ، وتعبيد الطريق للتحقيق والتدقيق فإن أنرد الآن تسميتهما باسم واحد لانجد أدق في الدلالة عليها من لقب (علم الحديث ) ، وكأنا حينئذ نستغني بأحدها عن الآخر إيماء إلى مكانة الحديث خاصة في مسائل الفقه جميعاً ، فلولا الحديث لما كان الفقه علماً مذكوراً .

إن العلم الذي نضج ثم احترق إذن – من كثرة التصنيف فيه – هو علم الحديث أو « فقه الحديث » ، وإن العلوم الأخرى – سواء أنضجت ولم تحترق كمناهج التفسير – قد تأثرت تأثراً يتفاوت قوة وضعفاً ، واتساعاً وعمقاً ، بما وضعه نقاد الحديث من مقاييس ، وأرسوه من قواعد وأصول . ولئن نشأ الفقه في ظل الحديث ثم أضحى جزءاً لا يتجزأ من كله الكبير ، فقد وجد التفسير أيضاً طريقه في رحاب الحديث حين عول المفسرون على السنة النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله و قوله التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله ، وظل التفسير بعد ذلك – كالفقه – جزءاً النبوية في تأويل كتاب الله به و المناه الله و المناه الله و المناه الله و المناه الله و المناه و الله و المناه و المناه و المناه و المناه و الله و المناه و المنا

من الحديث ، حتى استقل علماً قائماً بذاته له مناهجه وأصواه ، ولكنه — على استقلاله — ما انفك شديد الارتباط بحديث الرسول ، ولو في جانب منه على الأقل : وهو جانب التفسير بالمأثور (١) .

وهكذا احتج المفسرون بالعلم الذي نضج واحترق – وهو الحديث – تأييداً للذي لم ينضج ولم يحترق وهو التفسير (٢) ، كما احتجوا أيضاً على الفقه بالحديث ، فك أب الفقهاء المفسرون يحتذون مناهج المحدثين ، وطُبعت ألوان كثيرة من الفقه والتفسير بطابع الحديث .

#### تأثير الحديث في أصول النحو

بقيت أصول النحو التي نضجت ولم تحترق ، فأنتى يكون تأثرها بالحديث ؟ وما حاجة النحو ــ وهو العلم الدنيوي الإنساني ــ إلى أصل من أصول الدين ، ودعامة من دعائم التشريع ؟!

ومن عجب أنا ، في إجابتنا ، نكاد نرى رأي العين تأثير الحديث في الفقه في النحو وأصوله بنسبة من القوة لا تقل عن تأثير الحديث في الفقه والتفسير ، ولكن الزاوية التي ننظر من خلالها إلى التأثير والتأثير في هذا المضار أصيلة مبتكرة ليس فيها شيء من التقليد .

وقبل أن نمضي في توضيح رأينا نود أن نلتزم – تخففاً من ثقل

١ اقرأ في كتابنا ( مباحث في علوم القرآن ) فصل ( التفسير ) ص ٢٨٩ ، واقرأ منه بامعان ما
 يتعلق بالتفسير بالماثور ٠

٢ ولا يمكن أن ينضج ولا أن يحترق ، لانه ـ لتعلقه بكلام الله ـ سيظل محتملا الألوان مـن التأويل لا تحصى عددا ، مع تصريح أصحابها في كل زمان ومكان بأنهم لم يصيبوا حقيقة للراد بكلام الله العليم الحكيم .

التعبير – أن مرادنا من «النحو» كلما ذكرناه في هذا الفصل أصولُه الكبرى التي تشتمل على مسائل لغوية محضة اشتمالَها على جزئيات نحوية صرفة : فأصول النحو هذه – على هذا الاصطلاح العام الشامل – هي التي تلقّت تأثير الحديث ، وأخذت من « منهجيّته » الشيء الكثير .

على أن تأثير الحديث في أصول النحو \_ على اتساعه وعمقه وبعد مداه \_ كان على وجهين : أحدها رافق نشأة علم الحديث قبل أن ينضج ، والآخر شهد احتراق هذا العلم بعد أن نضج وآتى أكله اليانع الشهي !

وليس لنا في الوجه الأول أن نغلو في هذا التأثير ولا أن نطيل ، فإناً لنتصور الآن نشأة التفكير بإسناد الحديث ساذجاً أولياً في عصر الحلفاء الراشدين ، ثم نتصور نشأة التفكير – ساذجاً أولياً أيضاً بوضع مسائل في النحو والعربية في عهد علي آخر هؤلاء الراشدين ، ونبصر القوم في هذا المضار أو ذاك يعننون بضبط روايتهم التي يستمدون منها مسألة نحوية عنايتهم بضبط التي يستنبطون منها حكماً شرعياً : فأبو الأسود الدولي الذي اشتهر بأنه سبق إلى وضع مسائل في العربية (١) إنما عزا إلى علي التفكير الأول في ذلك الأمر ، وفي عزوه هذا ضرب من الإسناد يؤكد التبكير في إيضاح طريق التحمل والأداء ولو لم يتعلق المروي بموضوع ديني تشريعي . وأبو الأسود ، كما نقل عن علي هذه الرواية وأسندها ، أخذ عنه الكثير من فتواه في الدين عازياً اليه ما أخذ أوضح ما يكون العزو والإسناد . فا يُظن من صعوبة تحديد الوقت

١ البرمان في علوم القرآن للزركشي ٧٨/١٠٠

لذي بدأ فيه الإسناد في رواية الحديث لم ينشأ إلا من قلة الرجوع إلى مصادر الحديث ، لأن من العسير نفي تلك الآثار المستفيضة المتضافرة على أخذ بعض الصحابة من بعض ، وإسناد أحدهم القول إلى أحيه ، وتعضيد القول الواحد بما يثبته من أقوال الصحب الغر الميامين .

والقارئ الذي اطلع على فصلنا السابق عن « الاحتجاج بالحديث في التشريع » ، وشهد معنا ما أشهدناه إياه من تناوب الصحابة مجلس النبي عليه السلام لسماع العلم وتحمله وأدائه ، ورأى الصور التي انتزعناها له من رواية بعض القوم عن بعض حتى في عصر النبي الكريم ، ما نحسبه بحاجة إلى توكيد جديد لمارسة الرواية وما يتصل بها من الأسانيد ، وما نحسبه يتردد في الحكم على الصحابة والتابعين بيعزوهم الروايات لأصحابها عندما كانوا محدثون .

#### تبكير القوم بالرواية المصحوبة بالإسناد

وحين نقع على أخبار تومئ إلى أن بعض التابعين – كقتادة بن دعامة السدوسي – لم يكن يسند الحديث ، تكون هذه الأخبار نفسها شاهد ال في أن معظم التابعين في مختلف الأمصار كانوا للحديث مسندين . ولولا ذلك لما حرص الراوي على استثناء قتادة – أو أي تابعي آخر سواه – من حكم عام لا يجهل أحد أنه – في ذلك العصر – كان يشمل الحميع .

ففي الطبقات الكبرى (١) على سبيل المثال قول حماد بن سلّمة :

۱ الطبقات الكبرى لابن سعه ۷/ق۲ ـ ص ۲ ۰

كنا نأتي قتادة فيقول ، بلغنا عن النبي عليه ، وبلغنا عن عمر ، وبلغنا عن عمر ، وبلغنا عن على ، ولا يكاد يُسند . فلما قدم حاد بن أبي سلمان البصرة جعل يقول : عدئنا إبراهيم وفلان وفلان ، فبلغ قتادة ذلك ، فجعل يقول : سألت مطرفاً ، وسألت سعيد بن المسيب ، وحد ثنا أنس ابن مالك ، فأخبر بالإسناد .

وظاهر هذا الحبر: أن قتادة ما أخبر بالإسناد إلا بعد أن أصابته عدوى حماد بن أبي سليان لدى مقدمه البصرة ، وفحوى هذا الحبر: أن كثيراً من التابعين غير حماد بن أبي سليان كانوا في أمصارهم يُستندون ، وهذا هو الذي نهضت به الحجة وقام عليه الدليل .

والحق أنه لم يكن بد للقوم من محرّض يغريهم بإسناد الروايات أو السؤال عن إسنادها ، وما كان إلى هذا الإغراء من حاجة في زمن الرسول ولا الصحابة الأولين ، لأن القوم كانوا يصدق بعضهم بعضاً ، ولا يكاد واحد منهم يتهم أحداً ، وإنما «كانت سنة أربعين من الهجرة هي الحد الفاصل بين صفاء السنة وخلوصها من الكذب والوضع ، وبين التزيد فيها واتخاذها وسيلة للحدمة الأغراض السياسية والانقسامات اللاخلية ، بعد أن اتخذ الحلاف بين علي ومعاوية شكلاً حربياً سئالت به دماء ، وأزهقت منه أرواح » (١) . فبعد أن وقعت هذه الفتنة بدأ الناس يسألون عن الإسناد ، « فمن كان من أهل السنة أخذوا حديثه ، ومن كان من أهل البدع تركوا حديثه » (١) ، لأن ما تركته الفتنة من

١ - انظر السنة ومكانتها في التشريع الاسلامي للدكتور مصطفى الساعي ٨٩ •

٢ انظر لسان الميزان ( لابن حجر ) ٧/١ • وهذا الخبر منسوب الى ابن سيرين ، وفي أوله يقول :
 د لم يكونوا يسألون عن الاسناد حتى وقعت الفتنة ، فلما وقعت الفتنة نظروا من كان من أهل
 السنة أخذوا حديثه ٠٠٠ ٤ الخ ٠

سبى الآثار في النفوس كان محرضاً طبيعياً يغري كلاً من الجانبين بوضع أحاديث في فضائل أحدها دون الآخر ، حتى قال الأديب الشيعي الكبير ابن أبي الحديد : « اعلم أن أصل الكذب في أحاديث الفضائل جاء من جهة الشيعة ... » (١)

والمهم أن الرواية المصحوبة بالإسناد عرفت — أول ما عرفت — في نقل سنة النبي عليه الصلاة والسلام ، لما كان لها من أثر في توجيه المسائل الفقهية والتشريعية . ومن عني إلى ذلك — في صدر الإسلام — بروايات تتعلق بغير الدين أسند ما نقل كما وسعه الاسناد بألفاظ أقرب ما تكون إلى عفوية الورعين ، وأبعد ما تكون عن جفاء اللفظيين من أصحاب الاصطلاح . وعلى هذا ، لم يكن الذين سبقوا إلى وضع مسائل في العربية ممين عدوا مؤسسي النحو في نشأته الأولى — بيد عا من الصحابة والتابعين الآخرين الذين أسهموا في نقل ما تيستر لهم من أخبار وآثار في مختلف الميادين ، لأن أحداً من هؤلاء واولئك لم يكن بجد فاصلاً حقيقياً بين رواة الأخبار بوجه عام ورواة الأحاديث النبوية بوجه خاص .

ونقول مع ذلك : إن التأثير العفوي الطبيعي الذي خلف الحديث في أصول النحو ، يوم فكر القوم في وضع أوائلها ، إنما رافق نشأة علم الحديث قبل أن ينضج ، فليس لنا أن نبالغ فيه ، ولا أن نغلو في أبعاده ومراميه ، ولكنا - بعد نضج هذا العلم في القرن الثاني ، ثم بعد احتراقه في القرن الثالث - مها نَعْلُ في وصف ما كان للحديث من أثر في النحو وأصوله ، وفي مختلف العلوم ومناهجها ،

١ شرح نهج البلاغة ١٣٤/٢ ٠

نظل دون ايفاء علم الحديث حقة ، فا من تيار فكري إسلامي إلا وله من عدوى الحديث حظ معلوم ، إن لم يكن فيا حمله تراث النبوة من وصايا وحيكم وتعاليم ففي طرق التحمل والأداء ، وشروط الرواية والرواة ، ومقاييس النقد والتجريح ، وأساليب التصنيف والتخريج ، ومعايير الموازنة والترجيح ، فهذه كلها دخلت شواهد النحو ، وسادت أبحاث اللغة ، وارتفعت إلى أخبار الأدب ، وتركت في الجميع أصداءها الشداد ، عن طريق الرواية والإسناد !

## علوم الأدب وتأثرها بأسانيد المحدثين

وتفصيل ذلك أن النحو والصرف ومسائل اللغة كلها شعب من علوم الأدب ، فلا يستشهد عليها – كها قال الرعيني (١) – إلا بكلام العرب الأصيل ، وهل من سبيل غير الرواية الصحيحة والإسناد الثابت المتصل للوقوف على كلام العرب القدامي الفصحاء ؟

وأجمع العلماء – ولعلهم في إجماعهم قــد أصابوا – « على أنــه لا يحتج بكلام المولّدين والمُـحُـدُ ثين في اللغة العربية» (٢) ، وحملــوا – عن طريق هذا الاجماع – إلى علوم العربية رواياتٍ لا ينالها الإحصاء

مو الرعيني الأندلسي ، من علماء المئة الثامنة ، ومما قاله في شرح بديمية زميله ابن جابو :
 ح علوم الأدب ستة : اللغة والنحو والصرف والمعاني والبيان والبديع ، والثلاتــة الأولى لا يستشبهد عليها الا بكــلام العرب دون الثلاثة الأخيرة فانــه يستشبهد عليها بكــلام المولدين لانها راجعة الى المعانــي ، • انظر خزانة الأدب للبغدادي ٢٠/١ ( المطبعـة السلفية بالقاهرة ١٣٤٨ هـ ) •

٢ الاقتراح للسيوطي ص ٣١٠

فيها كثير من شعر الحاهلين الذين لم يدركوا الاسلام ، والمخضر من الذين أدركوا الحاهلية والاسلام ، وفيها أحياناً طائفة من الشعر الإسلامي الذي لم يدرك أصحابه من الحاهلية شيئاً (١) . فهل تيسر لأحد منهم أن ينقل تلك الشواهد كلها من غير أن يتأثر ، قليلاً أو كثيراً ، بطريقة المحد ثن في إسناد الروايات ؟

ربما رفع ههنا بعض الباحثين المعاصرين عقيرتهم لينادوا بنا : بل تأثرت رواية الحديث برواية الشعر وأخبار الشعراء الجاهلين ، فان من الصحابة من أشار إلى أخذ الشعر وتلقيه عن بعض الشعراء قبل الاسلام ، حتى قال عمر بن الحطاب لفرات بن زيد الليني ، وقد تمثل بشعر لأخيه : « هذا شعر أخيك قسامة بن زيد ، هو أنشد كيه وعنه أخذته » (٢) . ولست أدري لماذا يأبي الباحثون – إزاء مثل هذا الحبر إن صح – إلا أن يعدوه دليلاً على إسناد الجاهلين أخبار الشعراء لمجرد كون الشعر المتمثل به جاهلياً (٣) ، لا يرون فيه قط أثراً مما صنعه الإسلام في مثل عمر من الحرص على عَزُو كل قول إلى صاحبه ما دام معروفاً ، إيثاراً للصدق والورع والأمانة ومكارم الأخلاق !

طبقة الشعراء الاسلاميين لم يمل الى الاحتجاج بها في علوم اللغة والأدب الا ثلة من العلماء المحققين ، كالبغدادي في خزانة الأدب ٢٠/١ .

۲ الاصابة ( لابن حجر ) ۲۱٦/۵ •

٢ من ذلك أن صديقنا المحقق المفضال الدكتور ناصر الدين الأسند \_ حين يعرض لهذه الرواية \_ يعلق عليها بقوله : و والرواية سبيل طبيعية في كل عصر وعند كل أمـــة ، حتى حين تنتشر الكتابة وتذيع • بينما كانت رواية الحديث أمرا طرأ على العرب بعد الاسلام » : مصادر الشعر الجاهلي ٢٥٦ •

وحتى لو عدّت الشواهد القليلة المروية من هذا القبيل – بأجمعها – حجّة على سراية روح الإسناد بين الجاهليين ، ولو فرض فوق ذلك كثرتُها التي لا تحصى (وليس فقط هذا النزر القليل الذي لم يبلغنا منها سواه) ، فمن ذا الذي قال : إن طريقة رواية تلك الشواهد – حتى بعد نضج علم الحديث واحتراقه – ظلّت ساذجة أولية على النحو الذي محكيت به قبيل الإسلام أو في عهد الراشدين المهديين ؟

منذ أن اتسع القول في علوم الحديث ، ووضعت الأصول الكبرى الصطلحات الحملحات الحديث ، وشاعت بين الناس تلك القواعد والمصطلحات ، بدأ الرواة محرصون على رواية ما اتصل من الأسانيد ، في كل ما أرادوا تعليمه أو تعليمه من الأخبار والسير والأشعار ، وإن كانوا في ذلك كله أحرص على الورع والاحتياط في نقل أحاديث الرسول العربي الكريم .

فقد نستنج إذن أن الناس - في عصر تصنيف العلوم - التزموا الإسناد المتصل في رواية الحديث ، أو كانوا أشد التزاماً لاتصال الحلقات في هذا الضرب من الرواية الدينية (١) ، ثم من حقنا - بل بجب علينا أيضاً - أن نستنتج أن اولئك الناس أنفسهم كانوا رواة لشواهد اللغة والنحو من الشعر وما كان من قبيله ، فكانوا فيها ربما يتخفقفُون شيئاً ما من حرّج الرواية الدينية ، ولكنهم ما كانوا يتساهلون في شيء من ذلك تساهلهم في الجاهلية ، لأن نقاد الحديث تركوا فيهم من الأثر العميق ما لا يزول حيى بالجهد والمعاناة !

۱ راجع بوجه خاص ما ذکرناه ص ۱۳۶ - ۱۳۲

رَفَعُ بعِب (لرَّحِمُجُ (النِّجَرَّي (لَسِلَتَرَ) (الِفِرَرُ (الِفِرُون كِرِس

# الفَصْ لُ السَّرابعُ

# الاحتجاج بالحديث في اللغة والنحو

#### تحرّج الأئمة من رواية الحديث

إذا كان إمام كالأصمعي يتجنّب رواية الحديث حتى « لم يرفع منه الا أحاديث يسيرة » (١) ، فذلك يعني أن الحوف من الكذب على رسول الله مالله أدركه كما أدرك الرعيل الأول من الرواة العلماء ، فاختاروا لأنفسهم السلامة في دينهم ورعاً واحتياطاً ، ولا ريب أنهم في رواية الشعر كانوا أسلم منهم في رواية الحديث ، مع أن الورع لم يكن يزايلهم قط في رواية غير الحديث : فشعبة بن الحجاج مثلاً من أكبر أثمة الحديث ، ويكاد يكون شغله الوحيد رواية السنة للناس ، ولكنه عميل أحياناً إلى تزجية الوقت برواية شيء من الشعر ، فيتناشد منه الكثير ذات يوم مع أبي زيد سعيد بن أوس ، ويعجب لهذا بعض أصحاب الحديث فلا علكون إلا أن يقولوا لشعبة : يا أبا بسطام ، نقطع اليك ظهر الإبل

١ انظر مراتب النحويين ( لابي الطيب اللغوي ) الورقة ٧٤ ( عن مصادر السعير الجاهلي
 ٢٦٠ ) •

لنسمع منك حديث رسول الله على فتدعنا وتقبل على الأشعار! لكن شعبة يجيبهم في غضب شديد: يا هو لاء، أنا أعلم الأصلح لي، أنا ، والذي لا إله إلا هو، في هذا أسلكم منى في ذاك (١).

وإنما كان الرواة في إقبالهم على الأشعار أسلم منهم في انكبابهم على الأحاديث، لأنهم – عند رواية السنة – تغلب عليهم صفة « التحديث» التي تستدعي التحقيق والتدقيق ، فيعنون بألفاظ المتون (٢) عنايتهم بسلسلة الأسانيد ، وهم في رواية الأشعار أيضاً يفضلون الدقة البالغة والحذر الشديد ، ويتأثرون من غير أن يشعروا بصفة « التحديث » إلا أنهم لا يستسلمون أمامها استسلاماً مطلقاً ، فإن لهم في الأعاريض لمندوحة عن الكذب ، كما قال الصحابي عمران بن حصين عندما قدم البصرة وأكثر فيها من رواية الأشعار بدلاً من الأحاديث ، مع أنه كان يقسم : إنه فيها من رواية الأشعار بدلاً من الأحاديث ، مع أنه كان يقسم : إنه لو شاء لحد ث عن رسول الله عليه يومين متتابعين (٣) !

#### الاحتجاج بالحديث في اللغة والنحو

أفلا تعجب ـ بعد هذا كله ـ كيف احتج معظم النحاة المتقدمين برواية الأشعار ، ورفضوا الاحتجاج بالحديث ؟ ألا تأخذك الدهشة وأنت تراهم يقبلون على الروافد الصغيرة ويتركون النبع مهجوراً ؟

لا نقول : إن رواة الأخبار الأولين كانوا كذابين أو وضاعــــن ، بل لا نقول : إنهم جميعاً في رواية الأشعار كانوا متساهلين ، وما نظن

۱ قارن الطبقات الكبرى ٧/ق٢-٣٨ بنزهة الألباء ٨٩ - ٩٠ -

٢ راجع ما أوضحناه عن رواية الحديث باللفظ ص ٨٠ وما بعدما ٠

إلا أنهم حاولوا ما وسعهم الأمر أن يكونوا في كل ما يتروون صادقين حنرين محتاطين ، ولكن حزم أهل الحديث لم يكن بدركهم إذا أرسلوا مسنداً ، أو اسندوا مرسلاً ، أو قطعوا موصولاً ، أو وصلوا مقطوعاً ، أو أدخلوا رواية في رواية ، فان لهم عذرهم على كل حال ، وإنما يتمثل هذا العذر في أخذ معظمهم أخبار الأدب وشواهد النحو واللغة من رجال لم يشهدوا العصر الجاهلي ، فلا عليهم إذا سقطت بعض حلقات الإسناد ، وملء ولا ضير – حين تسقط هذه الحلقات – في سد الفجوات ، وملء الفراغات ، وتدليس التسوية (١) تعويضاً لشخص بآخر يعاصره ، وترميماً لسلسلة الإسناد حتى تخلو من الانقطاع !

ولانقول مع ذلك : كان رواة الأشعار وضاعين ، ولا متساهلين ، ولا متعمدين للتمويه والتدليس ، فقد أخذ هُمُ من عدوى أهل الحديث ما أخذهم ، وقد كان في تهرّبهم نفسه من رواية الحديث أوضح دليل على تأثرهم بمصطلحات المحدثين ، وخوفهم من عصا المؤدب الذي لا يرحم ، ومن شبحه الغالي في الرصانة ، المبالغ في الحذر ، الذي يريد ليكون تلامذته كلهم في كل ما يتروون من شوون الدنيا أو أصول الدين أصدق الناس لهجة ، وأصرحهم وجها ، وأخلصهم حديثا .

لكنّا نعجب مرة أخرى للنحاة الأولين: كيف طوّعت لهم أنفسهم أن يهجروا حديث الرسول وهم يحتجون ، ويلتمسون الشواهد لما يبوّبون ويفصّلون ، مع أنهم كانوا يعلمون علم اليقين أن شروط المحدّثين في المشافهة والإسناد تضمن لهم أصدق الأخبار وأقومها قيلاً!

١ - ارجع الى بحث المدلس ، واقرأ منه بوجه خاص ما يتعلق بتدليس التسوية ص ١٧٢ •

يفسر بعض الباحثين المعاصرين هذا الموقف العجيب أدق تفسير وأوفاه حين يقول: ه ولكن ذلك – أي الاحتجاج بالحديث – لم يقع كما ينبغي ، لانصراف اللغويين والنحويين المتقدمين إلى ثقافة ما يزودهم به رواة الأشعار خاصة ، انصرافا استغرق جهودهم ، فلم يبق فيهم لرواية الحديث ودرايته بقية ، فتعللوا لعدم احتجاجهم بالحديث بعلل ، كلها وارد بصورة أقوى على ما احتجوا به هم أنفسهم من شعر ونثر » (١).

#### لماذا منعوا الاحتجاج بالحديث ؟

وأقوى ما تعلّل به مانعو الاحتجاج بالحديث أنهم لم يثقوا بأن تلك المرويات المتعددة المتكاثرة كلها من لفظ النبي عليات أفصح العرب قاطبة ، و [نما ترك العلماء ذلك — كما يقول أبو حيان الأندلسي — لعدم وثوقهم أن ذلك لفظ الرسول علياته ، إذ لو وثقوا بذلك لجرى مجرى القرآن في إثبات القواعد الكلية » (٢) . ويفسّر أبو حيان موقف المانعن بأمرين : أحدهما تجويز الرواة نقل القصة الواحدة بألفاظ مختلفة مع أن النبي عليه السلام لم ينطق بتلك الألفاظ جميعاً ، وإنما أتى اولئك الرواة بالمرادف ولم يأتوا باللفظ النبوي الفصيح (٣) ، والآخر وقوع كثير من المدون فيا روي من الحديث « لأن كثيراً من الرواة كانوا غير عرب اللحن فيا روي من الحديث « لأن كثيراً من الرواة كانوا غير عرب

١ - في أصول النحو للأستاذ سبه الأفغاني ص ٤١ •

٢ ذكره السيوطي في الاقتراح ١٩٠ وقارن بكشف الظنون ص ٤٠٥ .. ٤٠٧ ٠

٣ مثل لذلك أبو حيان بحديث « زوجتكها بما معك من القرآن » فهو في رواية آخرى : « ملكتكها بما بما معك من القرآن » وفي الثالثة : « خذها بما معك من القرآن » وفي الرابعة : « أمكناكها بما معك من القرآن » •

بالطبع ، ولا يعلمون لسان العرب بصناعة النحو ، فوقع اللحن في كلامهم ومم لا يعلمون ذلك » (١) .

#### الرد على المانعين

والحق أن تجويز الروابة بالمعنى قد أحيط – عند المجوزين – بشروط لم تتوافر إلا في الصحابة والتابعين وكبار أثمة الفقهاء والرواة ممن كانت لغتهم سليقة ، وجبيلتهم عربية ، فلو غبر أحدهم – وهو العربي المطبوع – لفظاً بلفظ آخر مرادف له ، لكان على النحاة تفضيله على غيره من كلام العرب ، لأن تقلب صاحبه في البيئات العربية الفصحي لا يسمح قط بالتردد في قبوله والأخذ به ، لذلك قال الإمام أحمد بن حنبل في الشافعي : «إن كلامه في اللغة حجة » (٢) .

هذا على فرض رواية اولئك الأسلاف الصالحين على المعنى ، وعلى فرض تساهلهم جميعاً في الحديث المرفوع كتساهلهم في غيره ، ثم على فرض الإجاع على إباحة الرواية بالمعنى إطلاقاً للجميع في عصر الرواية والتدوين ، ولكن الواقع خلاف هذا من كل وجه : فالرعبل الأول من الرواة كانوا يتشددون في الرواية باللفظ والنص ، ولا يتساهلون حتى بالواو والفاء ، وكان أحب إلى أحدهم - كما قال الأعمش - أن يزيد في الحديث واواً أو ألفاً أو دالا " (٣) ، وما أكثر الأمثلة الذي تشير إلى تردد الراوي بين لفظين حرص الراوي

۱ قارن بالاقتراح ۲۱ •

٢ الاقتراح أيضا ٢٤٠

٣ الكفاية ١٧٨ ، وقارن بما أوضحناه ص ٨٠ ـ ٨٠ ٠

نفسه على التصريح بكل منها مخافة أن يلفظ بغير لفظ النبي عليه السلام (١)!

ومن الأثمة من تشدّد في منع الرواية بالمعنى في الحديث المرفوع إلى النبي ، وإنما كانوا يتساهلون في الموقوف على الصحابي ، والمقطوع عند التابعي ، لأنهم كانوا يعتقدون أن التحفظ الكامل ينبغي أن يكون في حديث رسول الله نفسه ، لما له من مكانة في التشريع (٢).

وقد رأينا كيف منع بعض المحققين من العلماء غير الصحابة من رواية الحديث بالمعنى ، وإن استوفوا مراد الرسول مالله لدى تبديل لفظه بمرادفه ، وعللوا هذا بأن الإباحة لو أطلقت لما كان أحد على ثقة من الأخذ بالحديث (٣) ، ولا ريب أن نوص الرواية على المعنى – بعد هذا التشدد كله ، وهذا التضييق من كل جانب – أمست قليلة بل نادرة الوقوع ، وأن هذا الضرب من الرواية – على فرض وقوعه – كان مقصوراً بعد عصر التدوين على العالم بالنحو والصرف العارف بمدلولات الألفاظ ومقاصدها ، القادر على أداء الحديث خالياً من اللحن فان النبي عليه ، وتبوأ مغده من النار (٤) .

ا كما في حديث سعد بن أبي وقاص : وقال عليه السلام : الثلث ، والثلث كثير ــ أو كبير ــ فالراوي لشكه يثبت اللفظ بالثاء المثلثة والراء الموحدة • ( انظر دليل الفالحين ٢٦/١) • ومثله حديث أبي مالك الحارث بن عاصم الاشعري الذي أوله قوله عليه السلام: و الطهو شطر الايمان » فان فيه بعد «ذلك و وسبحان الله والحمد لله تملان ــ أو تملأ ما بين السموات والارض » ، فقد شك الراوي هل العبارتان كفتاهمان تملآن ــ بالتثنية ــ أم تعدان عبارة واحدة (تملا) بالافراد ، فاثبت الراوي اللفظين ورعا واحتياطا ( دليل الفالحين ١٣٠/١ ) •

<sup>·</sup> كما نقل البيهقي في « مدخله » عن الامام مالك ، وانظر الباعث الحثيث ١٥٨ ·

۲ راجع ص ۸۶ ۰

ا قارن باختصار علوم الحديث ( لابن كثير ) ١٦٢ .

وإن طائفة غير يسيرة من الأحاديث التي فيها ما يشبه اللحن لتفسير - في نظرنا أحياناً كثيرة - بتحرّج الرواة واحتياطهم في التحمل والأداء ، فكان بعضهم - لشدّة أمانته - يلحن كما يلحن الراوي ما دام اللفظ الذي يرويه لا يحيل المعنى ولا يفسده (١) ، ومن هاهنا نادى أهل التحقيق بوجوب رد الحديث إلى الصواب ، إذا كان راويه قد خالف موجب الإعراب! (٢) فمن ذلك أن الحسن بن علي الحلواني قال : «ما وجدتم في كتابي عن عفان لحناً فأعربوه فإن عفان كان لا يلحن » وقال عفان : «ما وجدتم في كتابي عن عفان حاداً كان لا يلحن » وقال حاد : «ما وجدتم في كتابي عن قتادة لحناً فأعربوه فإن حاداً كان لا يلحن » ، وقال حاد : «ما وجدتم في كتابي عن قتادة لحناً فأعربوه فإن حاداً كان لا يلحن » ، وقال حاد : «ما وجدتم في كتابي عن قتادة لحناً فأعربوه فإن حاداً كان لا يلحن » ، وقال حاد : «ما وجدتم في كتابي عن قتادة لحناً فأعربوه فإن قتادة كان لا يلحن » ،

#### خلاصة البحث

وإن هذه المقاييس التي أخذ بها المحدّثون أنفسهم لدى رواية المتونّ المتونّ الله جانب ما التزموه من دقة بالغة لدى رواية الأسانيد – لتؤكد تأكيداً قاطعاً أن مانعي الاحتجاج بالحديث من اللغويين والنحويين المتقدمين ارتكبوا خطأ جسياً حين تعلّلوا بأن مرويات الحديث لا تؤنس الثقة بأنها من لفظ النبي العربي الكريم : فإن هؤلاء المانعين أنفسهم عرفوا – كما عرف المجيزون – وأن ما في روايات الحديث من ضبط

١ - الكفاية ١٨٦ - وقد روي هذا عن الامام محمد بن سيوين -

٢ - الجامع لأغلاق الراوي وآداب السامع للخطيب ١٠٣/٦ وجه ١ •

٣ انظر كتاب ( الف باء ) للبلوي ١٤٤/١ .

و الله و تحر لا يتحلى ببعضه كل ما يحتج به النحاة واللغويون من كلام العرب » (١) .

وفي ضوء هذا التفسر ، يمكننا أن نفهم سر الامتناع عن الاحتجاج بالحديث ، الذي عزوه لل واضعي النحو الأولين أبي عمرو بن العلاء وعيسى بن عمر والحليل وسيبويه من الأئمة البصريين ، والكسائي والفراء وعلي بن مبارك الأحمر وهشام الضرير من أثمة الكوفيين (١٠) . كما أنّا ، في ضوء هذا التفسير نفسه ، يمكننا أن نفهم سر احتجاج المتأخرين من اللغويين بأحاديث الرسول في معجابهم التي اشتملت على أنقى الألفاظ وأفصحها مصحوبة بشروحها وشواهدها ، كما في «تهذيب» الأزهري ، و «مقاييس» ابن فارس ، و «فائق» الزنخشري ، و «محاح» الجوهري ، و «مقاييس» ابن فارس ، و «فائق» الزنخشري ، وكما في مسائل كبار النحويين كابن خروف وابن جي وابن بري والستهيئي ، حتى قال ابن الطيب من أصحاب هذا المذهب (١٠) :

١ - في أصول النحو ٤٧ •

٢ مده عبارة الاستاذ سعيد الافغاني في أصول النحو ٤٥ ومي عبارة دقيقة تصور الواقع النفسي للرعيل الاول من الرواة •

٣ المصدر السابق ٤٥ -

٤ الاقتراح ٢١ ٠

ه بحث ( الاستشهاد بالحديث ) للسيد هجمه الخفر حسين في ( مجلة مجمع اللغة العربية )
 ١٩٩/٣

« لا نعلم أحداً من علماء العربية خالف في هذه المسألة ما أبداه الشيخ أبو حيان (٢٨٠٥) في شرح التسهيل ، وأبو الحسن الضائع (-٦٨٠) في شرح الجمل ، وتابعها على ذلك الجلال السيوطي (-٩١١) .

«وأغلب الظن – كما يقول الأستاذ سعيد الأفغاني – أن من لم يستشهد بالحديث من المتقدمين لو تأخر به الزمن إلى العهد الذي راجت فيه بين الناس ثمرات علماء الحديث من رواية ودراية لقصروا احتجاجهم عليه بعد القرآن الكريم ، ولما التفتوا قط إلى الأشعار والأخبار التي لا تلبث أن يطوقها الشك إذا وزنت بموازين فن الحديث العلمية الدقيقة » (١) .

وبهذا المذهب المنطقي السليم لا نملك إلا أن نرد قضية الاحتجاج إلى معيار لا نخطئ أبداً: وهو معيار الفصاحة والصفاء والسلامة من الفساد، فلا يحتج في الحديث ولا في غيره بمن لابس الضعف لغته ، وخالطت العجمة كلامه ، وتسرّبت الرّكة إلى لفظه مها يَسْمُ مقامه. وكان هذا المعيار الدقيق كفيلاً – لو عرفه اللغويون المتقدمون في وقت مبكر – بإرساء قواعد اللغة وأصول النحو على دعائم ثابتة قوية ، وبقطف ثمار تلك الأصول في نتاج نحوي غني بالشواهد كنتاج ابن مالك وابن هشام ، من رجال النحو المتأخرين وأثمته الأعلام .

١ - اصول النحو ٤٩ •



رَفَعُ معبر (الرَّحِنِ (الْبَخِّرِيِّ (البِّلِيْ (الِفِرُوفِيِّ البَابِثِ الْخِامِسُ البَابِثِ الْخَامِسُ

طبقات الشرواة



رَفْعُ معِب (لرَّحِمُ إِلِّ الْهَجَنِّيِّ (سِّكِنَمُ الْعَيْمُ الْإِفْرُونُ كِسِسَ

## الفصّل الأولث

# ابن سعد ومنهج التصنيف في الطبقات

تمهيد

لقد كان جمع الحديث وتلقيه والرحلة في طلبه وتدوين المصنفات فيه أساساً للثقافة العربية الإسلامية ألأولى بجميع علومها النقلية المعتمدة على الرواية ، المعوّلة على الإسناد ، فكل ما نعرفه من التاريخ والسيرة ، والمغازي والفتوح ، والنراجم والطبقات ، وحتى تفسير القرآن وعلوم القراءات ، تشعب عن جمع الحديث وروايته ، إذ كان الحديث في صورته الأولى التي نشأ عليها يشمل ذلك كله في أذهان الرواة وذواكر الحفاظ . إلا أن هذه المعلومات الجزئية التفصيلية أخذت تستقل بأسهائها وموضوعاتها عن الحديث رويداً رويداً ، وأضحى كل منها فيا بعد علماً قائماً برأسه .

وكتب الطبقات لون من هذه الثقافة الإسلامية الأولى المتفرعة عن تدوين الحديث وجمع الروايات ، وفيها نعثر على تراجم الرواة ،

وأحوالهم عصراً بعد عصر ، وطبقة بعد طبقة (١) . وإنما يعنينا – في هذا الفصل – أن نعرف ما لا يسعنا جهله عن هذه الطبقات ، وعن مصادرها الأساسية ، وتسلسل المشتغلين بهذا اللون من الدراسة التاريخية النقدية .

وما تكاد لفظة «الطبقات» تلقى حتى يطوف في الأذهان ذكر كتاب «الطبقات الكبرى» لابن سعد ، لأنه من أجل الكتب في علم الطبقات (٢) ولا ريب أن خير ما نصنعه تحليل هذا الكتاب لنقف على حقيقة هذه الدراسات ، وعلى مناهج المصنفين فيها . ونبدأ أولا بكلمة عن صاحب هذه الطبقات .

#### ابن سعد ، حياته وأخباره

هو محمد بن سعد بن منيع الزهري ، لأنه كان من موالي بني زُهرة ، الهاشمي أيضاً لأن أحد أجداده كان مولى للحسن بن عبد الله ابن عبيد الله بن العباس من الهاشميين . ولد بالبصرة سنة ١٦٨ ه. ولذلك نسب اليها فقيل ( ابن سعد البصري ) ، ثم رحل إلى المدينة والكوفة وبغداد ، ولا بد أن تكون رحلته إلى المدينة قبل سنة ٢٠٠ ه. ، لأنه لقي فيها بعض الشيوخ وأخذ عنهم سنة ١٨٩ ه ، وقد لقي في المدينة رجال الرواية المشاهير ، لأن المدينة دار السنة ، والإقليم الأول الذي انظلقت منه رواية الأحاديث . أما بغداد فانه لما ارتحل إليها أقام فيها حتى توفي سنة ٢٣٠ ه ، فيكون قد عاش اثنين وستين عاماً . وفي بغداد

١ الرسالة المستطرفة ١٠٤ ٠

٢ - مختصر علوم الحديث ٣٠٢ •

لازم المؤرخ الكبر الواقدي صاحب الطبقات والمغازي ، وظل يكتب له حتى تُعرف باسم «كاتب الواقدي» ، وعدة المؤرخون نفحة من نفحاته الخالدة . ولم يتُعنز إليه في كتب التراجم التي وصفت حياته وسبرته إلا ثلاثة كتب أحدها هذه الطبقات الكبرى ، والثاني كتاب قد موه لنا باسم «الطبقات الصغير» والثالث أخبار النبي الذي لم ينسب إليه ابن النديم في «فهرسته» سواه ، ويرجح بعض الباحثين – ونحن معهم – أن الكتب الثلاثة ليست في حقيقتها إلا كتاباً واحداً ، لأن محتوى كتاب «الطبقات الصغير» وكتاب «أخبار النبي» وارد على ما يبدو في الجزئين الأولين من هذه «الطبقات الكبرى» . وليس معنى هذا أن ابن سعد لم يؤلف حقاً غير هذا الكتاب ، ولكن هذا مجمل ما ألقته كتب التراجم على ابن سعد وتا ليفه من أضواء . ولئن لم يكن له إلا هذه الطبقات الكبرى فانها وحدها تنم عن علمه الغزير ، وحافظته القوية ، واتصاله الوثيق عنامع الرواية ومصادر التاريخ في عصره .

#### مصادره الأساسية

كانت مصادره في طبقاته على نوعين : مصدر المشافهة والسماع كأكثر المحدثين والمؤرخين في عصره ، ومصدر الكتابة ، وهو ضيق محدود . وما دمنا نتكلم عن الطبقات بشكل خاص ، فان الامانة العلمية تفرض علينا أن نقول : إن صاحبنا عوّل بالدرجة الأولى على النقل المباشر من أفواه الشيوخ ، وحتى ما تلقاه عن شيخه الواقدي في كتابه «الطبقات» أخذه عنه بالمشافهة إلى جانب أخذه إيّاه من الكراريس والقراطيس . والأمانة العلمية تفرض علينا أيضاً أن نقول : إن أحداً غير الواقدي لم

يسبق ابن سعد في تأليف سبتي صراحة ً باسم الطبقات.

ولم يكد يفوت ابن سعد التلقي المباشر عن أحد من رجال الحديث المشاهير في عصره ، ومن سنذكرهم من شيوحه على سبيل المثال يكفينا سرد أسائهم لنعرف نوع البيئة العلمية التي كان ابن سعد يحيط بها نفسه : فلقد لقي وكيع بن الجراح وسليان بن حرب وهمُشيّم بن بتشير وأبا نعيّم الفضل بن دكن وسفيان بن عييّنة والوليد بن مسلم وأبا الوليد الطيالسي ومحمد بن سعدان المقرئ الضرير . وذلك ما أتاح لنقاد الحديث المتأخرين عن عصره والذين كانوا بعيّده بقليل أن يثنوا عليه ويزكوه ويعد لوه ويقولوا فيه : صدوق ثقة يتحرى في كثير من رواياته، حتى فضله بعضها على شيخه الواقدي ، فقال السخاوي مثلاً : «ثقة مع أن أستاذه ضعيف » .

#### كلمة في شيخه الواقدي

ولا بد من كلمة في أستاذه الواقدي هذا \_وإن قالوا فيه: ضعيف \_ فهو محمد بن عمر بن واقد الواقدي ، كان من موالي بني هاشم. وكان مولده بالمدينة سنة ١٣٠ ه ، في خلافة مروان بن محمد ، صاحب الحليفة هارون الرشيد في رحلة إلى الحج سنة ١٧٠ ه ، وزار معه المدينة ، ودلة على المشاهد ومواقع الغزوات ، فأعجب به الرشيد ، ثم طلب إليه وزير الرشيد عيى بن خالد البرمكي أن يصبر اليه في العراق إذا استقرت به الدار ، واتصل به الواقدي ووجد لديه كل اعزاز وتكريم . وخرج بعد ذلك إلى الشام والرقة ، ثم عاد إلى بغداد حيى ولا ه المأمون قضاء « عسكر المهدي» ولم يزل قاضياً حتى مات ببغداد

سنة ۲۰۷ ه أو سنة ۲۰۷ ه .

وقد تيسر الواقدي أن يأخذ العلم من أفواه الرعبل الأول من الرواة والحفاظ أمثال مالك بن أنس إمام أهل المدينة ، وسفيان بن سعيد الثوري ، ومعمر بن راشد ، وكان معاصراً لمحمد بن إسحاق صاحب السيرة المشهورة ، إلا أنه كان أصغر منه سنا ، ويعد ونه الثاني بعد ابن إسحاق في سعة العلم بالتاريخ والسير والمغازي والفتوح . لكن أكثر علم الواقدي بالمغازي جاءه من نجيح السيندي المعروف باسم أبي معشر السيندي المتوفى سنة ١٧٠ ه ببغداد ، وقد استقدمه الحليفة المهدي معه إلى بغداد حين جاء يزور المدينة وسمع بعلمه وفضله . ومع أن الحفاظ والنقاد يطعنون في بعض روايات أبي معشر هذا لكثرة ما يرويه من وبالفاكر ، كانوا يتفقون على بصره بالمغازي وخبرته التامة بسيرة النبي وبالفتوح . حيى قال الإمام أحمد بن حنبل : أبو معشر بصير بالمغازي .

لا عجب إذن إذا طبقت كتب الواقدي في الطبقات والتاريخ والمغازي شرق الأرض وغربها كما يقول الحطيب البغدادي في ترجمته ، فانه تلقى كل ما يتعلق بتفصيلانها وجزئياتها الدقيقة من أبناء الصحابة وأبناء الشهداء ومن الموالي ، ومن الرواة والعلماء ، ومن أبي معشر صاحب المغازي أولا وبالذات ، ثم انه ما علم غزوة إلا مضى إلى الموقع الذي وقعت فيه أحداثها ليعاينه بنفسه ويراه ويحسن وصفه ويتقصى أبسط الأخبار فيه .

ولا يعنينا من تآليف الواقدي التي زعموا انها بلغت ستّ مشة قيمطر من الكتب تحميلت على عشرين ومثة وقدر أو «حيمل» \_

لا يعنينا منها كتابه المسمّى «التاريخ الكبير» الذي رتّبه على أخبــار السنين وأحداثها وأفاد منه الطبري كثيراً في تاريخه ، وكان آخر ما اقتبس منه حوادث سنة ۱۷۹ ه ، ولا كتابه في «الردة» الذي سرد فيه أخبار المرتدين عن الاسلام بعد وفاة الرسول ، ولا كتابه المشهور «المغازي» الذي لم يصح له من تصانيفه سواه ولم يصل إلينا أيضاً سواه ، وإنمــا يعنينا كتابه الذي لم يصلنا ، وهو كتاب «الطبقات» الذي ذكر فيه سبر الصحابة والتابعن على حسب طبقاتهم ، ووصف أخبارهم في العصرين الإسلامي والأموي بوجه خاص ، وعول فها ذكره من أخبارهم على نحو خمسة وعشرين شيخاً أكثرهم من أهل المدينة دار السنّة وبلد الرواية الصحيحة ، وكان هوًلاء الرواة هم الذين أخذ عنهم مغازيه. أيضاً كما ذكر في أوائل كتابه «المغازي» : ذلك بأن هذه الطبقات ــ وإن لم تصل الينا بالصورة التي وضعها مؤلفها ـــ بلغتنا على نحو أدق ً وأصفى فما نقله التلميذ عن الشيخ ، وما كان التلميذ هاهنا إلا محمد ابن سعد بن منيع صاحب طبقاتنا هذه .

#### بين الشيخ والتلميذ

لقد جرّح بعض نقاد الحديث الواقديّ الشيخ ، واتهموه بالتساهل أحياناً وبتركيب الأحاديث أحياناً أخرى ، حتى قال الإمام أحمد بن حنبل : «الواقدي يركب الأسانيد» وقال يحيى بن معن : أغرب الواقدي على رسول الله عشرين ألف حديث . وقالوا أيضاً : إنه كان يجمع الأسانيد المختلفة وبجيء بالمن واحداً ، مع أن جزءاً من المن لراو معين وجزءاً آخر لراو آخر ، وقالوا ، إنه كان يأخذ من الصحف

والكتب والكراريس ، وهم لا يحبون للراوي أن يروي إلا ما سمعه بأذنه مخافة التحريف والتصحيف ، وحسن الظن به بعضهم الآخر كالإمام مالك بن أنس الذي كان يفضل روايته على ابن إسحاق ، وكأبي عبيد القاسم بن سلام ، وكالإمام السافعي ، ولكن جمهرة المحدثين على التردد في أمره ولا سيا لما عرفوه عنه من شدة اتصاله بالعباسين حتى تلاعب ببعض الأخبار جرياً مع هواه لبني العباس ، فحذف اسم العباس عم النبي من قائمة الأسرى الذين وقعوا يوم بدر في أيدي المسلمين ، كأنه عز عليه – وهو العباسي الهوى – أن يؤسر عم النبي الكرم . لكن هذا التردد في قبول أخبار الرجل لم يكن له فيا يتعلق بابن سعد خاصة هذا التردد في قبول أخبار الرجل لم يكن له فيا يتعلق بابن سعد خاصة أستاذه ضعيف .

إن ابن سعد – كما قال ابن النديم بحق – «ألّف كتبه من تصنيفات الواقدي» ، فانه لا يكاد ينسى في طبقة ترجم لها أو باب عقده لغزوة من غزوات النبي اسم شيخه الواقدي في سلسلة الاسناد ، بيد أنه – رغم ذكره إياه – يغربل الرواية التي يذكرها له ، أو يعضدها برواية أخرى لغيره من المشتغلين بالأنساب والمغازي والفتوح ، فهو مثلاً حين يتحدث عن الوفود التي وفدت على الرسول لا يكتفي برواية شيخه الواقدي بل يضع إلى جانب اسمه هشام بن محمد بن السائب الكلبي . وربما اتفق له أن يجدد بعض الفصول التي لم بجد لشيخه فيها رواية ، كمباحثه في كنية رسول الله ، وما كان رسول الله يتعبوذ به ويعوذه به جبريل ، وانساب الجاهلين وسير الأنبياء والأمم السابقة التي اتضح أن الواقدي لم يكن محتفل بأمرها كثيراً .

### أهم محتويات الكتاب

إن طبقات ابن سعد كتاب ضخم غزير المادة حاول صاحبه أن بجعله في خمسة عشر مجلداً يعرض فيها سبر المحدثين والأخباريين والنسابين في عصر الرسول والتابعين وعصره الذي عاش فيه . وروى لنا هذه الطبقات عن ابن سعد تلميذُه الحارث بن أبي أسامة ، فلذلك نجد في بعض الفصول بين الحين والحين مثل هذه العبارة : ١ حدثنا محمد بن سعد، وهذا يدل على أن راوي النص التلميذ وليس ابن سعد نفسه . وبهذا نعلل سر اكتفاء ابن سعد بتسجيل ما بلغه من الأخبار بدقة بالغة من غير أن يعقب عليها إلا في النادر القليل . وبعض الكتاب كان من رواية الحسن بن فهم تلميذ ابن سعد كأن هذين التلميذين تقاسها رواية هذه الطبقات الكبرى .

ولقد ملأ ابن سعد سواد الجزئين الأولين بسيرة الرسول ، ممهداً لذلك بذكر من ولد رسول الله من الأنبياء ، وذكر حواء وادريس ونوح وابراهيم واسماعيل والقرون والسنين بين آدم ومحمد ، وذكر تسمية الأنبياء وأنسابهم ، وذكر من ولد النبي من ولد حتى آدم ، وأمهات النبي وأجداد النبي قصي وعبد مناف وهاشم وعبد المطلب ، وذكر أبيه عبدالله وأمه آمنة بنت وهب حتى يصل إلى مبعث الرسول ، ونزول الوحي عليه ، ثم يبلغ الحديث عن هجرته ، فيصف غزواته واحدة واحدة ، ويصف ما وفد عليه من الوفود ، ويتحدث بعد ذلك عن الذين كانوا يُفتون بالمدينة على عهد الرسول ، ثم يترجم بعد ذلك عن الذين كانوا يُفتون بالمدينة على عهد الرسول ، ثم يترجم بعد ذلك الصحابة والتابعين فيملأ بتراجمهم جميع الأجزاء الباقية من طبقاته إلا الجزء الأخر الذي عقده للنساء خاصة .

#### منهجه في الطبقات

والطبقات ينبغي أن يراعى فيها بالدرجة الأولى عنصر الزمان . وقد تنبه إلى ذلك ابن سعد ، فكانت السابقة إلى الإسلام نقطة الانطلاق الزماني ، في حديثه عن المهاجرين إلى الحبشة ، أو عن البلريين الذين شهدوا وقعة بدر ، أو من أسلم قبل فتح مكة ، ولهذا بدأ بالمهاجرين البلريين ثم بالانصار البلريين ثم بمن أسلم قدعاً ولم يشهد بدراً وإنما هاجر إلى الحبشة أو شهد بدراً ، ثم من أسلم قبل فتح مكة وهكذا ، ويشبه هذا ما صنعه الحليفة عمر حين دون الدواوين ، ولعل ابن سعد راعى فيه من تلقاء نفسه ما صنعه عمر .

على انه لم يغفل كذلك عنصر المكان ، فترجم للصحابة على حسب الامصار التي حلوها ، فسمى من كانوا بالمدينة أو مكة أو الطائف أو اليمن أو اليامة ، ومن نزلوا الكوفة ، ومن نزلوا البصرة ، ومن فضلوا المقام بالشام أو مصر . ومثل هذا المنهج الزماني المكاني لوحظ أيضاً في الطبقات أثناء تراجم التابعين ، فقد ترجم لهم في طبقاته على هذا النمط نفسه ، وتتراجع مدة الطبقة في رأيه خلال عشرين سنة تقريباً ، وقد جرت بهذا عادة كثير من أصحاب الطبقات ورجال التراجم والسر .

وأهم ما في كتاب والطبقات وتراجم الصحابة أولاً وكبار التابعين ثانياً ، لأن هولاء هم أقرب الناس إلى عهد الرسول ، فكل ما يروى عنهم من المعلومات الدينية والتاريخية يؤخذ به دون تردد . وقد اصطلح ابن سعد على أن يجعل الصحابة خمس طبقات : ١ – طبقة المهاجرين البدرين ٢ – طبقة الأنصار البدرين ٣ – طبقة الذين أسلموا قديماً

وفي هذا التقسيم الطبقي الذي أخذ به ابن سعد – وفصّله أصحاب الطبقات بعده ، عيب واضح لكنه لا مفر منه : وهو تداخل بعض أشخاص الطبقات فيا بينهم . فقد يكون المترجم من طبقة المهاجرين البدريين ، ثم يتاح له أن يهاجر إلى بعض البلدان أثناء الفتوح ، ثم يكون من حلوا مدة طويلة في المدينة يفتون ، فلم يكن بد من أن يترجم له ابن سعد في طبقته الحقيقية ، ثم يضطر لترجمته في موضعين آخرين أو أكثر ، إلا أن ابن سعد التفت إلى هذا فجعل الترجمة المفضلة المسهبة هي الواردة لدى طبقة الشخص المترجم وليس تبعاً لبعض ما امتاز به من الخصائص الأخرى .

### عنايته بالأنساب

ومع أن ابن سعد خص كتابه باسم «الطبقات» ، وكان متوقعاً ألا يشمل إلا التقسيم الطبقي ، إلا أنه أبدى اهتماماً ظاهراً بالتاريخ الجاهلي خلافاً لأستاذه الواقدي . ونراه هنا يعتمد على هشام بن محمد بن السائب الكلبي الذي كان كأبيه نستانة يحسن التمييز بين أحساب العرب القدامى. وذلك يعني أن ابن سعد يعرف الأنساب معرفة جيدة ، وأنه تلقاها مشافهة ممن كان غزير العلم بها ، فان هشاماً الكلبي أكمل خطة أبيه « فكان عالماً بالنسب وأخبار العرب وأيامها ومثالبها ووقائعها » وكتبه كثيرة في المآثر والبيوتات والمنافرات وأخبار الاسلام ، وأخبار البلدان ، حدث في عدوا له ١٤٠ كتاباً ، وقد أخذ الأخبار القريبة التي حدثت في

العصر الأموي من أبيه مباشرة ، وقد عاش أبوه محمد بن السائب طويلاً في العصر الأموي ، وشهد وقعة دَيْر الجماجم مع عبد الرحمن بن الأشعث ، لم يكن ضلعه مع بني أمية .

ونجد في طبقات ابن سعد ذكراً لنسابة عاش على عهد النبي ولم يعدوه صحابياً ، وهو دَغْفَل بن حنظلة الشيباني ، وهو الذي رووا عنه مناظرة في انساب العرب مع أبي بكر الصديق ، وهو الذي قيل إنه اتصل بمعاوية وأعجب بعلمه ، وروى الكثير من أخبار الأنساب في عصره .

والمادة التي تركها ابن سعد في معرفة الأنساب واضحة في كتابين ألّفا بعده أحدهما (انساب الأشراف) والآخر (فتوح البلدان) وكلاهما للبلاذُري ، فان مؤلف الكتابين لا يني يروي عن ابن سعد آخذاً من طبقاته نصوصها وألفاظها .

ولعل هذه المعرفة الدقيقة بالانساب هي التي مكتنت ابن سعد من تجنب الوقوع في مثل الأخطاء التي وقع بها المؤرخون بعده في الانساب والطبقات، فهناك صحابة عدوا من التابعين عند بعضهم: كالنعان وسُويَنْد ابنتي مُقَرِّن المزني، وهناك تابعون عدوا صحابة مثل (عبد الرحمن ابن غَنْم) غلط فيه محمود بن الربيع الجيزي لأنه أرسل الخبر، وابراهيم ابن عبد الرحمن العُدُري غلط فيه ابن مَنْده.

### راوية على طريقة المحدثين

ومع أن طبقات ابن سعد تعتمد على الرواية ، ونكاد تختفي فيها

شخصية المؤلف ، وتكاد تخلو من التعقيبات ، إلا أن نتفاً يسرة من التوضيحات أظهرتنا على النقد الموضوعي الذي كان يتمتع به ابن سعد : فهو مثلاً يورد رواية خلاصتها أن النبي بكى عند قبر أمه لما فتح مكة فقال : وهذا غلط وليس قبرها بمكة ، وقبرها بالأبواء » . ونقل عن هشام الكلبي قوله : إن الذي حضر بدراً هو السائب بن مظعون (لا السائب بن عثمان بن مظعون) فقال يعقب على ذلك : « ذلك عندنا منه و همل لأن أصحاب السيرة ممن يعلم المغازي يثبتون ابن عثمان ابن مظعون فيلمن شهد بدراً وشهد أحداً والجندق والمشاهد كلها » .

والمادة الأدبية في (الطبقات) ليست غزيرة في الشعر غزارتها في الخطب، ولا سيا خطب النبي في المناسبات المختلفة. أما الشعر فبعضه جاهلي قديم يتعلق أغلبه بأجداد النبي أو بسادات العرب من قريش، وبعضه الآخر اسلامي يتصل غالباً بباب المغازي. إلا أنه قليل إذا قيس بما ورد من الشعر في مغازي الواقدي أو سرة ابن إسحاق.

وابن سعد أولاً وآخراً رجل رواية على طريقة المحدثين ، وليس ناقداً على طريقة الأدباء (١) .

۱ ترجمة ابن سمد في تاريخ بنداد ۳۲۱/۵ والوفيات ۷۷/۱ وتهذيب التهذيب ۱۸۲/۹ والوفيات ۱۸۲/۱ وتهذيب ۱۸۲/۹ والجرح والتمديل رقم ۱۶۳۳ وطبقات القراء ۱۶۲/۱ و رقد عولنا في تلخيص ترجمته مناعل على تقديم صديقنا الأستاذ المفضال الدكتور احسان عباس للطبقات الكبرى المطبوعة في بيروت في دار صادر ٠

رَفَّحُ معِب (لرَّحِجُ لِي (النِجَنِّي يُّ (لِسِلِنَهُ) (الِفِرُهُ (الِفِرُون كِرِس

# الفَصْلُالثَّانِی طبقات الرواة

### طبقات الرواة وتقسيمها الاصطلاحي

كاد المحد ثون يتفقون على أن الطبقة هي القوم المتشابهون في السن وفي لقاء الشيوخ (۱) . ولما قسموا الرواة إلى طبقات جاءت قسمتهم اصطلاحية محضة (۲) ، فمنهم من عد الصحابة كلهم طبقة واحدة ، وجعل التابعين بعدهم طبقة ثانية ، ثم الذين بعدهم طبقة ثالثة ، واستشهدوا على هذا التقسيم بقوله عليه السلام : • خير القرون قرني ، واستشهدوا على هذا التقسيم بقوله عليه السلام : • خير القرون قرني ، ثم الذين يكونهم ، ثم الذين يلونهم ، (۳) فذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة .

ومنهم من يقسم الصحابة إلى طبقات ، ثم يمضي إلى التابعين فـَمن \*

١ قارن بالمختصر في علوم رجال الأثر ١٨ •

٣ مختصر علوم الحديث ( لابن كثير ) ٣٠٢ ٠

٣ الحديث مخرج في الصحيحين من طريق الصحابي عمران بن حصين -

اللهم فيصنف كل جاعة منهم في طبقات (١).

والضابط في هذا التقسيم الذي يتناول الجهاعة الواحدة: اجتماع أفراد تلك الجهاعة في صفة واحدة، ففي طبقة الصحابة تلتقي جهاعات متعددة فيها السابقون إلى الإسلام تارة، وفيها المهاجرون تارة أخرى، وفيها الذين شهدوا المشاهد والمعارك تارة ثالثة: فأبو بكر يعد مثلاً من طبقة الصحابة، ومن طبقة المبشرين بالجنة، ومن طبقة المهاجرين. وكل من اشترك معه في وصف من هذه الأوصاف كان معه من طبقته (٢). فين هنا تعددت طبقات الصحابة، وتعددت – تبعاً لما – طبقات التابعين، يلا لوحظ من تنوع الاعتبارات واختلاف وجهات النظر في التقسيم.

### طبقات الرواة على تقسيم ابن حجر

وقد حاول ابن حَجَر العسقلاني أن يحصر طُبقات الرواة منذ عصر الصحابة إلى آخر عصر الرواية ، فوصف اثني عشرة طبقة ليس فيها إلا من كانت له رواية في الكتب الستة .

الأولى : الصحابة على اختلاف مراتبهم .

الثانية : طبقة كبار التابعن كسعيد بن المسيّب .

الثالثة : الطبقة الوسطى من التابعين كالحسن وابن سيرين .

١ وليسوا حينند متقفين على أن القرن مئة عام ، بل منهم من يجعله أربعين عاما فقط ( مختصر علوم الحديث ٣٠٢) .

۲ المختصر ۱۹ ۰

الرابعة : طبقة أخرى تلي الوسطى أكثر مرويّاتهم عن التابعـــين كالزهري وقتادة .

الحامسة: الطبقة الصغرى من التابعين الذين لم يثبت لبعضهم السماع من الصحابة كالأعمش .

السادسة : طبقة حضروا مع الحامسة ولم يثبت لهم لقاء أحـــد من الصحابة ، كابن مُجرَيْج .

السابعة : طبقة كبار أتباع التابعين كالك بن أنس وسفيان الثوري .

الثامنة : الوسطى من أتباع التابعين كابن ُعيِّينَة وابن ُعليَّة.

التاسعة : الطبقة الصغرى من أتباع التابعين كأبي داوود الطيالسي والشافعي .

العاشرة: كبار الآخذين من أتباع الأتباع ممن لم يللق التابعين كأحمد بن حنبل .

الحادية عشرة : الطبقة الوسطى منهم كالذُّهلي والبخاري .

الثانية عشرة : صغار الآخذين عن أتباع التابعين كالترمذي (١).

ومعرفة طبقات الرواة تزيل كثيراً من اللبس ، وتحول دون تداخل الأساء والكنى المتشابهة ، وتقف الباحث على صور التدليس والانقطاع والارسال . ولذلك رأينا أن نعرض لأهم الطبقات ، ونترجم لأشهر

١ والحق ابن حجر بهذه الطبقة الثانية عشرة باقي شيوخ الألمة الستة الذين تأخرت وفاتهم قليلا
 كبعض شيوخ النسائي •

الرواة في كل طبقة ، فندرس طبقة الصحابة ، وطبقة التابعين ، وطبقة أتباع التابعين .

#### طبقة الصحابة

اصطلحوا على أن الصحابي هو من لقي النبي والله مؤمناً به ومات وهو مسلم . فاللقاء ولو ساعة من نهار لا بد منه (۱) ، لذلك لم يعدوا أصحمة النجاشي صحابياً ، لأنه آمن برسول الله المعلق من غير أن يلقاه . والتمييز كاف في الصحبة ، فالصبي الذي «يفهم الحطاب ويرد الجواب » — كما يقول النووي والعراقي — يعد صحابياً ، كالحسن والحسين ابني على ، وعمود بن الربيع .

وقد نص العلماء على أمور إذا توفّر أحدها كان دليلاً على الصحبة ، أهمها (٢) :

أولاً – تواتر العلم بذلك ، كصحبة العشرة المبشرين بالجنة ، وهم الخلفاء الأربعة ، وسعد بن أبي وقاص ، وسعيد بن زيد ، وطلحة بن عبيد الله ، والزبير بن العوام ، وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة عامر بن الجراح . ومن المعلوم أن صحبة أبي بكر ثابتة بالقرآن في قوله تعالى : وإذ يقول لصاحبه لا تحزن إن الله معنا » (٣) .

ثانياً ــ استفاضة العلم بذلك من غير تواتره ، كصحبة ضمام بن ثعلبة وعكاشة بن محصن .

١ قارن بالكفاية ٥١ • وانظر الاصابة ١/٤٥ •

٢ تارن باختصار علوم الحديث ٢٣١ •

٣ مبورة التوبة ١٠٠٠

ثالثاً \_ تأكيد صحابيّ مشهور أن لفلان صحبة ، كما قال أبو موسى الأشعري بصحبة 'حمـَمـَة بن أبي حممة الدّوسي (١) .

رابعاً – ادّعاء الصحبة من شخص معلوم العدالة ضمن الإطار الزمني الممكن ، وقد اصطلحوا على أن هذا الزمن الممكن لا ينبغي أن بجاوز سنة ١١٠ ه (مثة سنة وعشر سنن للهجرة) واستنبطوا ذلك من قوله عليه السلام – كما في رواية مسلم والترمذي – « ما من نفس منفوسة اليوم يأتي عليها مئة سنة وهي حية يومئذ» (٢٠) . ولذلك كان طبيعياً أن يرفض العلماء صحبة جعفر بن نسطور الرومي الذي ادعاها بعد سنة ٢٠٠ ه ، وسرباتك الهندى المتوفى ستة ٣٣٣ ه .

ومما يستأنس به على ثبوت الصحبة ، وإن لم ينص العلماء عليه : أن الأوس والخزرج كانوا جميعاً مسلمين في عهده عليه السلام ، فكل من لاقاه منهم فهو صحابي ، وأن كل من كان بالمدينة أو بالطائف سنة عشر قد أسلم وشهد حجة الوداع مع النبي عليه السلام ، فثبتت له بذلك الصحبة . وأنه عليه السلام لم يؤمر في الفتوحات إلا أصحابه ، فقواد الفتوحات في عهده صحابة كلهم (٣) .

وقد حكى ابن الصلاح وابن عبد البر والنووي الإجماع على عدالة جميع الصحابة . وفي القرآن والسنّة إشارة إلى فضل الصحابة وعدالتهم ، فالله يقول « كنتم خير أمة أخرجت للناس » (٤) ويقول « وكذلك

١ الباعِث الحثيث ٣٢١ ح٣٠.

۲ الاصابة ۲/۱ •

٣ المختصر ٢٧ ٠

٤ سورة آل عمران ١١٠٠

جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس "() والنبي عليه السلام يقول «طوبى لمن رآني وآمن بي » ويقول «خير القرون قرني » ويقول «الله الله ألله في أصحابي ، لا تتخذوهم غرضاً بعدي ، فمن أحبهم ف ومن أبغضهم فبغضي أبغضهم ، ومن آذاهم فقد آذاني ، ومن آذاني فقد آذى الله ، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه » (٢) .

وأول الصحابة إيماناً على الإطلاق زوج النبي عليه السلام السيدة خديجة بنت خويلد ، ومن الشيوخ ورقة بن نوفل ابن عم خديجة ، ومن الرجال الأحرار أبو بكر الصديق ، ومن الموالي زيد بن حارثة ، ومن الصبيان على ، ومن الأرقاء بلال ، ومن الفرس سلمان (٣) .

وقد تفرق الصحابة في القرى والأمصار فأصبح إحصاء عددهم متعذراً ، ويقول أبو زرعة (٤) : إن رسول الله علياً وتبض عن مئة ألف وأربعة عشر ألفاً (١١٤٠٠٠) ، وقد انقرض عصرهم بوفاة آخرهم أبي الطّفيلُ عامر بن واثلة الليثي الكناني عام مئة على الأرجع .

ویعد مکثراً من الروایة بین الصحابة کل من زاد منهم علی ألف حدیث ، وهولاء المکثرون سبعة (٥) هم أبو هریرة روی له ( ۲۲۸۵ ) ابن عمر روی له ( ۲۲۸۲ ) ، أنس بن مالك روی له ( ۲۲۸۲ ) ،

١ سنورة البقرة ١٤٣٠

۲ المختصر ۲۹ ۰

٣ قارن بعلوم الحديث لابن الصلاح ٢٢٦٠

٤ اختصار علوم العديث ٢٢٤ -

ه تلقيح قهوم أهل الأثر ( لابن الجوزي ) طبعة الهند ١٨٤ -

السيدة عائشة لها (٢٢١٠) عبد الله بن عباس له (١٦٦٠) ، جابر ابن عبد الله له (١١٧٠) ، ولذلك سنترجم عبد الله له (١١٧٠) ، ولذلك سنترجم لكل منهم ترجمة خاصة ، ثم نتبعهم بمن هو أقل رواية منهم ، ونكتفي بذكر كلات موجزة عنهم .

وابن سعد في «طبقاته» اكتفى بتقسيم الصحابة إلى خمس طبقات ، إلا أن بعضهم فصّل ووضّح فجعلها اثنتي عشرة تبعاً للسبق في الاسلام والهجرة وحضور المشاهد(١):

الأولى : السابقون بالاسلام ممن آمن بمكة ، كالعشرة المبشرين بالجنة ، وخدبجة وبلال .

الثانية : أصحاب دار الندوة الذين أسلموا بعد إسلام عمر .

الثالثة: من هاجر إلى الحبشة في السنة الحامسة من البعثة ، وكانوا أحد عشر رجلاً وأربع نسوة ، منهم عبّان بن عفان ، والزبير بن العوام ، وجعفر بن أبي طالب ، ورقبة زوج عبّان وابنة النبي عبّالية ، وسهلة بنت سهل امرأة أبي حذيفة . ومثل هذه الطبقة من هاجر إلى الحبشة الهجرة الثانية ، وكانوا نحو ثلاثة وثمانين ، منهم جعفر بن أبي طالب ، وامرأته أسهاء بنت عميس ، وعبُبَيْد الله بن جحش ، وامرأته أم حبيبة وأخوه عبد الله وأبو موسى وابن مسعود .

الرابعة : أهل العقبة الأولى ، وفيهم اثنا عشر من الأنصار ، ومنهم جابر بن عبد الله ، وعقبة بن عامر ، وأسعد بن أزرارة ، وعبادة بن الصامت .

١ قارن بندريب الراوي ٢٠٧٠

الخامسة : أهل العقبة الثانية الذين أسلموا بعد عام العقبة الأونى ، وكانوا سبعين من الأنصار ومعهم امرأتان . ومنهم البراءُ بن معرور ، وسعد بن عبادة ، وكعب بن مالك .

السادسة : المهاجرون الذين وصلوا إلى المدينة والنبي في ُقباء قبل أن يدخل المدينة .

السابعة : أهل بدر الذين قال فيهم عليه السلام « اطلع الله على أهل بدر فقال لهم اعملوا ما شئم فقد غفرت لكم » رواه أبو داوود ، وكانت عدتهم بضعة وثلاث مئة رجل .

الثامنة : من هاجر بنن بدر والحديبية .

التاسعة : الذين بايعوا تحت الشجرة بالحُد يَّبية بيعة الرضوان. وفيهم يقول عليه السلام : « لا يدخل النار أحد ممّن بايع تحت الشجرة » .

العاشرة : المهاجرون قبل فتح مكة وبعد الحديبية ، ومنهم خــالد ابن الوليد .

الحادية عشرة : الذين أسلموا في فتح مكة ، وهم يزيدون عن الألف ، ومنهم أبو سفيان بن حرب ، وحكيم بن حزام .

الثانية عشرة: الصبيان الذين رأوا النبي يوم الفتح وحجة الوداع، ومنهم الحسن والحسين ابنا علي ، والسائب بن يزيد الكلبي، وعبد الله ابن الزبير.

### طبقة التابعين

عرّفوا التابعي بأنه من لقي صحابياً مؤمناً بالنبي على الله ومات على الإيمان . ويشترط الحطيب البغدادي صحبة الصحابي ، لا مجرّد اللقاء فقط (۱) . وقد شهد الكتاب والسنّة لهذه الطبقة بفضلها ، فقال الله تعالى : « والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان ، رضي الله عنهم ورضوا عنه » . وقال عليه السلام : « طوبى لمن رآني » ، وقال : « خير القرون قرني ، ثم الذين يلونهم » .

وآخر طبقات التابعين على رأي الحاكم من لقي آخر الصحابة موتاً ، فآخرهم من لقي أبا الطفيل بمكة ، والسائب بالمدينة ، وأبا أمامة بالشام ، وعبيد الله بن أبي أوفى بالكوفة ، وأنس بن مالك بالبصرة (٢) .

ويعتبر خلف بن خليفة المتوفي سنة ١٨١ هـ ( إحدى وثمانين ومئة) آخر التابعين موتاً ، لأنه لقي في مكة آخر الصحابة موتاً أبا الطفيل عامر بن واثلة . ومن هنا قيل : إن عصر التابعين انقضى سنة ١٨١ هـ .

### طبقة أتباع التابعين

تابع التابعي هو الذي لقي مؤمناً بالنبي عَلَيْكُ ومات على الإسلام . وقد عدوا من هذه الطبقة الإمام مالك بن أنس والإمام الشافعي . أما أبو حنيفة فالأرجع أنه من التابعين لأنه لقي من الصحابة أنس بن مالك ،

١ قارن باختصار علوم الحديث ٢٣٢ •

۲ نفسه ۲۳۰ ۰

وجابر بن عبد الله وعبد الله بن جَزَّ الزُّبَيِّدي ، وعبد الله بن أنيُّس ، وعائشة بنت عجرد ، وروى عنهم . وأما الإمام أحمد بن حنبل فانه يعتبر من الطبقة التي تلي أتباع التابعين ، فهو من أتباع أتباع التابعين ، لأن وفاته كانت سنة ٢٤١ ه مع أن عصر أتباع التابعين ينتهي بعسام عشرين بعد المتين (١) .

١ المخصر ١٤ \_ ٥٤ .

رَفْعُ معِس (الرَّحِلِجُ (الفِّضَّ يُ (أَسِلِنَمُ النِّيْرُ (الِفِرْوَلَ بِسَ

### الفصر فلالتاك

## من تراجر الصحابة

### أولاً \_ السبعة المكثرون :

نبتهنا على أن كل صحابي زاد على رواية ألف حديث ُعد مكثراً. والمكثرون — كما قلنا — سبعة ، هم : أبو هريرة ، وعبد الله بن عمر ، وأنس بن مالك ، والسيدة عائشة ، وعبد الله بن عباس ، وجابر ابن عبد الله ، وأبو سعيد الحدري . وإليك ترجاتهم وفقاً للترتيب الله ي وردت به أساؤهم آنفاً .

### ١ ــ أبو هريرة

هو أكثر هو لاء السبعة رواية ، فقد أخرج له بقيّ بن مخلد ( ٣٧٤ ) حديثاً (١) .

مسند بقي بن مخلد من أهم مصادر الحديث ، نقد روى عزر ألف وثلاث مئة صاحب ونيف ،
 ورثب حديث كل صحابي على أبواب الفقه ، فهو مسند مصنف ، وليست هذه الرتبــة لاحد
 قبله ٠ ( قارن بنفج الطيب ١٩٨١/١) ٠

ورسول الله على هو الذي كناه (ابا هريرة) يوم شاهده محمل هرة صغيرة ، ولكن هذه الكنية التي سماه بها رسول الله على سبيل التحبب غلبت عليه ، حتى بات من النادر أن يطلق عليه أحد اسمه الحقيقي (عبد الرحمن بن صخر) . وهو دَوْسي ، يرجع نسبه إلى بطن من الأز دهم بنو دَوْس بن عدنان .

أسلم رضي الله عنه في السنة السابعة للهجرة ، عام خيبر ، وتوفي بالعقيق عام ٧٥ ه على الراجع . وكان عريف أهل الصفة الذين كانوا منقطعين إلى العبادة في مسجد النبي علي (والصفة موضع مُظلَل في المسجد ، كان يأوي اليه أولئك الزهاد) . وقد استجاب الله دعاء النبي علي له بالحفظ ، فكان بن الصحابة أكثرهم حفظاً . أخرج الشيخان والترمذي عنه أنه قال : «قلت يا رسول الله ، أسمع منك أشياء فلا أحفظها . فقال : ابسط رداءك فبسطته ، فحد ثني حديثاً كثيراً فما نسيت شيئاً حدثني به » .

وأبو هريرة – على ورعه وتقواه وزهده – كان مرحاً يحب الدعابة، ويطرب للنكتة ، فإذا مرّ بصبيان أضحكهم ، وإذا التقى بالناس في الأسواق قص عليهم ما يسليهم . ولكنه إذا خلا إلى نفسه تهجد طيلة الليل ، خاشعاً متبتلاً .

كان عاملاً على البحرين في عهد عمر بن الحطاب ، إلا أن عمر عزله بعد ذلك . ويقال : ان علي بن أبي طالب أراد في خلافته أن يستعمله فأبى عليه ، ثم ولا معاوية إمارة المدينة . ويبدو أن عمر – على عادته في التشدد في الرواية عن رسول الله عليه عليه بأنكر عليه كثرة رواياته وقال له : « لتتركن الحديث أو لألحقنك بأرض ح

دَوْس ! » حتى إذا روى له أبو هريرة قوله عليه السلام «من كذب علي متعمداً فليتبوّأ مقعده من النار » أقرّه على رواية الحديث وقال : «أمّا إذن فاذهبْ فحد ّثْ » .

وقد لاحظ شعبة بن الحجاج أن أبا هريرة يروي عن كعب الأحبار ويروي عن رسول الله عليه ولا يميز بين روايتيه ، فرماه «بالتدليس» ، ولكن يبشر بن سعيد لا يطمئن إلى قول شعبة في أبي هريرة ، فيرد ، بقوة قائلاً : «اتقوا الله وتحفظوا من الحديث ، فوالله لقد رأيتنا نجالس أبا هريرة ، فيحد ث عن رسول الله عليه وبحدثنا عن كعب الأحبار ، ثم يقوم ، فأسمع بعض من كان معنا يجعل حديث رسول الله عن كعب ، وحديث كعب عن رسول الله » . فإذا كان ثمة تدليس فليسصادراً عن أبي هريرة نفسه ، وإنما كان يصدر عن الذين يروونه عنه . وحسبنا أبي هريرة نفسه ، وإنما كان يصدر عن الذين يروونه عنه . وحسبنا دهره » وأن سالماً أبا الزعيزعة ، والي مروان بن الحكم وكاتبة يروي : أن مروان بن الحكم دعا أبا هريرة فأقعده خلف السرير ، فجعل يسأله وجعلت أكتب ، حتى إذا كان رأس الحول دعا به فأتعده من وراء الحجاب ، فجعل يسأله عن ذلك الكتاب ، فإ زاد ولا نقص ولا قد م ولا أخر » .

وقد روى أبو هريرة عن النبي يه وعن أبي بكر وعمر وعمان وأبي بن كعب وأسامة بن زيد وعائشة وسواهم من الصحابة . ويجاوز عدد الذين رووا عنه ثمان مئة رجل بين صحابي وتابعي ، فيهم من علماء الصحابة عبد الله بن عمر وجابر بن عبد الله وأنس بن مالك ، وفيهم من علماء التابعين سعيد بن المسيّب وابن سيرين

وعكرمة وعطاء ومجاهد والشعبي .

وأصح الأسانيد عنه: ابن شهاب الزهري عن سعيد بن المسيّب عنه. أما أضعفها: فالسّريّ بن سليان عن داوود بن يزيد الأودي عن والده يزيد عنه (١).

#### ٢ - عبد الله بن عمر

يلي أبا هريرة في كثرة الرواية ، فقد روى (٢٦٣٠) حديثاً .
وهو ابن الحليفة الثاني عمر بن الحطاب ، وشقيق السيدة حفصة أم المؤمنين ،
وأحد العبادلة الأربعة المشهورين بالإفتاء ، وكل واحد منهم يسمى (عبدالله)
والثلاثة الباقون هم عبد الله بن عباس ، وعبد الله بن عمرو بن العاص ،
وعبد الله بن الزبر (٢) .

ولله ابن عمر بعد البعثة النبوية بقليل ، وكان عمره عشر سنوات حين أسلم مع أبيه . ثم إنه هاجر إلى المدينة قبل أبيه . وكان في معركة أحد حدثاً ، فاستصغره رسول الله عليه ولم يأذن له بالاشتراك في القتال ، لكنه فيا بعد شهد كثيراً من الغزوات ، كما أنه حضر القادسية، والبرموك، وفتح إفريقية ومصر وفارس ، وقدم البصرة والمدائن .

كان الزهري لا يعدل برأيه أحداً ، وكان مالك والزهري يقولان : « إن ابن عمر لا يخفى عليه شيء من أمر الرسول وأصحابه » . وقد

انظر ترجمة ابسى هريرة في الاصابة رقم الترجمة ١١٧٩ (باب الكنى) وتهدّيب الأسماء واللغات
 ٢٧٠/٢ وحيلة الأولياء ٣٧٦/٢ ٠

٢ أما عبد الله بن مسعود فقد حال اشتغاله بالعبادة وتقدم وفاته دون ذكره مع حؤلاء العبادلــة
 المشهورين بالافتاء ٠ ( قارن بالباعث الحثيث ٢٢٩ ) ٠

روى عن أبي بكر وعمر وعنمان والسيدة عائشة وشقيقته السيدة حفصة وعبد الله بن مسعود . وروى عنه كثيرون منهم سعيد بن المسيب والحسن البصري وابن شهاب الزهري وابن سيرين ونافع ومجاهد وطاووس وعكرمة .

توفي عام ٧٣ه. ويقال: إن الحجاج دس له رجلاً فسم ثم رُزجّ رمح له ورجمه به في ظهر قدمه فإت متأثراً بهذه الإصابة. وقد تكون وفاته طبيعية ، ويكون الحبر عارياً عن الصحة .

وأصح الأسانيد عنه ما يسمى «بسلسلة الذهب» وهي مالك عن نافع عن عبد الله بن عمر .

وأضعفها : محمد بن عبد الله بن القاسم عن أبيه عن جده عنه (١) .

### ٣ ـ أنس بن مالك

هو ثالث الرواة المكثرين من الصحابة ، فقــد روى ( ٢٢٨٦ ) حديثاً .

وهو خادم رسول الله الأمين ، جاءت به أمه أم "سليم إلى النبي على الله وهو ابن عشر سنين ليقوم على خدمته . وأبوه هو مالك بن النضر ، وبتصل نسبه بابن عدي بن النجار . كان عليه السلام يداعبه قائلا : «يا ذا الأذنين » ولم تكن معاملته له معاملة السيد لعبده ، وكان أنس من أجل ذلك يقول : لم يسألني صلى الله عليه وسلم عن شيء فعلته لم فعلته ، ولا عن شيء تركته لم تركته ، بل كان يقول : «ما شاء الله فعلته ، ولا عن شيء تركته لم تركته ، بل كان يقول : «ما شاء الله

١ انظر ترجمة ابن عمر في الاصابة وقم ٤٨٢٥ وتهذيب الأسماء ٢٧٨/١ • وقـارن بطبقان. ابن سمد ١٠٠١٤ •

كان ، وما لم يشأ لم يكن » .

لم يشهد أنس غزوة بدر الكبرى ، لحداثة سنة ، ولكنه شهد كثيراً من الغزوات بعد ذلك ، وحن استشار أبو بكر عمر في استعال أنس على البحرين أثنى عليه عمر وقال : إنه فنى لبيب كانب . وهو مشهود له بالتقوى والورع ، لطول معاشرته الرسول على الله من ابن سليم (يعني فيه : ما رأيت أحداً أشبه صلاة " برسول الله على من ابن سليم (يعني أنساً) . وقال فيه ابن سيرين : « أحسن الناس صلاة " في الحضر والسفر » .

انتقل أنس في أخريات أيامه إلى البصرة ، ويقول بعضهم : إن سبب انتقاله اليها أنه امتحن في فتنة ابن الأشعث ، فآذاه الحجّاج ، فلم يجد بُدّاً من الهجرة إلى البصرة ، حيث كان الصحابي الوحيد فيها، ولذلك يقولون : إنه آخر الصحابة موتاً بالبصرة . توفي عام ٩٣ ه. بعد أن جاوز المئة . وقال فيه مورّق يوم وفاته : ذهب نصف العلم ، كان الرجل من أهل الأهواء إذا خالفنا قلنا له تعال إلى من سميع من النبي عليه .

أما أسانيده فأصحها ما رواه : مالك عن الزهريّ عنه . وأضعفها ما رواه : داوود بن المحبّر عن أبي عياش عنه (١) .

### ٤ - السيدة عائشة أم المؤمنين

 الصدّيق . أسلّمت صغيرة بعد ثمانية عشر شخصا ، وتزوّجها عليه السلام في العام الثاني من الهجرة ، ولم يتزوج بكراً سواها . وكان يوثرها بالحب ويتابعها على هواها : ولا غرو ، فإن الحصال الكريمة التي اجتسبت فيها يندر أن تتوافر لسواها ، فهي تعلم اللغة والشعر والطب والأنساب وأيام العرب . قال الزهري : « لو جمع علم عائشة إلى علم جميع النساء لكان علم عائشة أفضل . » وقال عروة : « ما رأيت أحداً أعلم بطب ولا بشعر ولا بفقه من عائشة » .

وهي من المكثرات في الرواية ، تلي في ذلك أنس بن مالك ، فقد روت ٢٢١٠ أحاديث . ومن مزاياها أنها كانت أحياناً تنفرد باستنباط بعض المسائل ، فتجتهد فيها اجتهاداً خاصاً وتستلرك بها على علماء الصحابة ، حتى إن الزركشي ألف كتاباً خاصاً في هذا المعنى سبّاه : (الإجابة لإيراد ما استدركته عائشة على الصحابة) .

أما ما ينسب إلى رسول الله طلط من انه قال فيها: وخلوا شطر دينكم عن هذه الحميراء » – أي البيضاء لأن العرب تسمي الأبيض أحمر – فانه حديث لا سند له ، وقد صرّح ابن حَجَر والمزّي والذهبي وابن كثير بأنه مكذوب مصنوع . إلا أن القارئ يقول : ولكن معناه صحيح » .

روت عن أبيها أبي بكر ، وعن عمر ، وسعد بن أبي وقــاص وأسـَــُد بن تُخضَيِّر وغرهم .

أما الصحابة الذين رووا عنها فهم أبو هريرة وأبو موسى الأشعري وزيد بن خالد الجُهُني ، وصَفيّة بنت شيبة وغيرهم . وأما كبار

التابعين الذين أخذوا عنها فهم سعيد بن المسيّب ، وعلقمة بن قيس ، ومسروق بن الأجدع ، وعائشة بنت طلحة ، وعَمَرْة ُ بنت عبد الرحمن وحفصة بنت سيرين . وهو لاء النسوة الثلاث كن من فضلبات تلميذاتها الفقيهات .

وحسبها شرفاً وفخراً أن الله أنزل في شأنها قرآناً بعد حادثة الإفك المشهورة ، فبر أها من افتراء الأفاكين ، حتى قال فيها حسان بن ثابت بعد أن خاض في الإفك مع الخائضين :

حَصَانٌ رَزَانٌ مَا تُرَنَّ بريبة وتصبح غرَّثي من لحوم الغوافل وكانت مع ذلك – تغضب إذا مس أحد حسان بن ثابت بسوء ، وتدافع عنه قائلة : أليس هو القائل :

فإن أبي ووالده وأمي ليعيرْض محمد منكُم وقاءُ

كانت وفاتها عام ٥٧ ه على الأصح ، وصلتى عليها أبو هريرة . وأصح أسانيدها ما رواه يحيى بن سعيد عن عبيد الله بن عمر بن حفص عن القاسم ابن محمد عنها ، وما رواه الزهري أو هشام بن عروة عن عروة بن الزبر عنها .

وأضعف أسانيدها ما يرويه الحارث بن شبل عن أم النعان عنها (١) .

#### ٥ - عبد الله بن عباس

هو خامس الصحابة المكثرين من الرواية ، يلي في ذلك السيدة

انظر في ترجمة السيدة عائشة الاصابة ، كتاب النساء رقم ٧٠١ وطبقات ابن سعد ٣٩/٨ ،
 وتاريخ الطبري ٣٧/٣ وحلية الأولياء ٤٣/٢ ، واقرأ الكتاب القيم الذي الفه الاستاذ سعيد الأفغاني عنها « عائشة والسياسة » ،

عائشة ، فقد روي له (١٦٦٠) حديثاً .

وهو ابن عم رسول الله عَلَيْكِم وأبوه هو العباس بن عبد المطلب ، وأمه هي أم الفضل لبابة بنت الحارث الهلالية ، أخت أم المؤمنسين ميمونة .

كان مولده قبل الهجرة بثلاث سنوات ودعا له عليه السلام بقوله: « اللهم فقه » في الدين ، وعلمه التأويل » ، فاستجاب الله دعاء نبيه ، فاشتهر ابن عباس بالعلم الغزير ، والفقه الدقيق ، حتى صارت تشد اليه الرحال للفتوى والرواية ، وظل يفتي الناس بعد عبد الله بن مسعود نحواً من خمس وثلاثين سنة . وفيه يقول عبيد الله بن عبد الله بن عتبة : « ما رأيت أحداً أعلم من ابن عباس بما سبقه من حديث رسول الله علي وقضاء أبي بكر وعمر وعبان ، ولا أفقه منه ولا أعلم بتفسير القرآن ، وبالعربية والشعر والحساب والفرائض . وكان يجلس يوماً للفقه ، ويوماً للتأويل ، ويوماً للمغازي ، ويوماً للشعر ، ويوماً لأيام العرب . وما رأيت قط عالماً جلس اليه إلا خضع له ، ولا سائلاً سأله إلا وجد عنده علماً » .

ذكر النسائي أن أصح أسانيده في الحديث ما رواه الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن عنبة عن ابن عباس ، وأضعفها ما يرويه (محمد ابن مروان السُدِّي الصغير عن الكلبي عن أبي صالح ، وهذه تسمى (سلسلة الكذب).

لقبه رسول الله عَلَيْنَ ترجمان القرآن ، وقال الناس في تفسيره : « لمو سمعه أهل الروم والديلم لأسلموا » . إلا أن الناس تزيدوا عنه في الرواية ، ونبته العلماء على أن أوهى طرقه في التفسير هي بالدرجة الأملى سلسلة الكذب التي أشار النسائي البها ، ثم بالدرجة الثانية طريق

الضحاك بن مزاحم ، وهي منقطعة لأنه لم يَرَ ابن عباس . وهذا السند إذا رواه رُجوَيْسِر البلخي عن الضحاك زاد ضعفاً .

أما طرقه الجيدة في التفسير فهمي :

أولاً: طريق على بن أبي طلحة الهاشمي ، وقد اعتمد البخاري هذه الطريق فيا يعلقه عن ابن عباس . وكانت نسخة التفسير المروية عن ابن عباس بهذه الطريق عند أبي صالح كاتب الليث بمصر ، يرويها عن علي ابن أبي طلحة معاوية بن صالح ، ويرويها عن معاوية كاتب الليث ، وفيها يقول الإمام أحمد بن حنبل : « بمصر صحيفة في التفسير رواها علي ابن أبي طلحة لو رحل رجل فيها إلى مصر قاصداً ما كان كثيراً » . ويظهر أن علي بن أبي طلحة لم يسمع هذه الصحيفة من ابن عباس مباشرة ، وإنما سمعها من مجاهد أو ابن مجبير ، وكلاها ثقة ، فكأن ابن طلحة أخذها عن ابن عباس نفسه .

ثانياً: طريق قيس عن عطاء بن السائب عن سعيد بن ُجبَيْر عنه . وهذه الطريق على شرط الشيخين . وبها خرّج الحاكم النيسابوري عدداً من الأحاديث في «مستدركه» .

ثالثاً: طريق ابن إسحاق عن محمد بن أبي محمد مولى آل زيـــد ابن ثابت عن عكرمة أو ابن ُجبَيْر عنه . وبهذه الطريق أخرج ابن جرير الطبري كثيراً من الروايات في تفسيره .

سئل ابن عباس : بم َ نلت َ العلم ؟ فقال : « بلسان سؤول ، وقلب عَقول » . ولذلك كانت معرفته للغة القرآن تتجاوز القضايا الدينية والتشريعية إلى الإحاطة بلغة العرب ، والاستشهاد على أسلوب القرآن بما كان شائعاً من التعبير العربي الجاهلي الصميم . روي أن نافع بن

الأزرق ونجدة بن مُعويَسُمر خرجا في نفر من الحوارج يطلبون العلم ، فلدخلا مكة ، فإذا بابن عباس عند زمزم يسأله الناس في التفسير وهو يجيبهم ، فسأله نافع عن آيات في القرآن ، وعن كلمات فيها ، فيقول له نله نافع : وهل تعرف العرب ذلك قبل أن ينزل الكتاب ؟ فيقول له : نعم ، وينشده بيتاً من الشعر حتى شهد له هو وأصحابه بسعة المعرفة ، وغزارة العلم .

روى ابن عباس عن على وعمر وأبتيّ بن كعب ، وذكر معمر أنّ عليه من هولاء الثلاثة . وروى أيضاً عن معاذ بن جبل وأبي ذر الغفاري وغيرها . وروى عنه عبد الله بن عمر وأنس بن مالك وسهل ابن حنيف ومولاه عكرمة .

وشهد ابن عباس ُحنَيْناً والطائف وفتح مكة وحجّة الوداع ، وشهد فتح إفريقية مع ابن أبي السرح ، والجمل وصفّن مع علي ، وقد جعله علي ّنائبه على البصرة . . . .

وفي أخريات أيامه أصيب في بصره ، كما أصيب بذلك من قبله أبوه وجدًه . وتوفي بالطائف عام ٦٨ ه ، وصلّى عليه ابن الحنفة (١) .

#### ٣ ــ جابر بي ديد الله

هو سادس المكثرين عن رسول الله عليه ، فقد روى ( ١٥٤٠) مديئاً .

ترجمة ابن عباس في الاصابة رقم ٤٧٧٢ وحلية الأولياء ٣١٤/١ ونكت الهميان ١٨٠٠

وأبوه هو عبد الله بن عمرو بن حرام الأنصاري السلمي (نسبة إلى بني سليمة بطن من الأنصار) ، وقد شهد مع أبيه هذا وخاله «العقبة الثانية» في السبعين من الأنصار الذين بايعوا الرسول عليات على نصرته وتأييده ونشر دينه . وأتيح لجابر أن يشهد أكثر الغزوات النبوية ، إلا أنه لم يشهد معركتي بدر وأحد ، وقد أشار إلى ذلك بقوله : «غزوت مع رسول الله تسع عشرة غزوة ، ولم أشهد بدراً ولا أحداً ، منعني أبي ، فلما تُعتِل لم أتخلف عن رسول الله في غزوة قط » .

قدم جابر بن عبد الله مصر والشام ، فكان الناس يأخذون عنه العلم حيمًا وجدوه . وفي المسجد النبوي بالمدينة كانت له حكفة بجتمع عليه الناس فيها وينتفعون بعلمه وتقواه . وكانت وفاته بالمدينة عام ٧٤ ه ، وصلى عليه أبان بن عمان والي المدينة آنذاك .

والمشهور أن أصح الأسانيد عنه ما رواه أهل مكة من طريق سفيان ابن ُعيتَيْنَة عن عمرو بن دينار عنه (١) .

### ٧ ـــ أبو سعيد الخُـُدُّري

هذا هو سابع المكثرين في الرواية عن رسول الله ، فقد روى ( ١١٧٠ ) حديثاً ، وكان الناس يسألونه أن يكتبوا عنه ما يسمعون من أحاديثه ، فيجيبهم : «لن تكتبوه ، ولن تجعلوه قرآناً ، ولكن احفظوا عنا كما حفظنا » .

١ - ترجمة جابر في الاصابة ٢١٣/١ وتهذيب الأسماء ١٤٢/١ ٠

وقد غلبت عليه كنيته (أبو سعيد) ولكن اسمه هو سعد بن مالك بن سنان ، وقد استُشْهِد أبوه مالك بن سنان هذا في وقعة أحد . وهو تُخدُّري ، يتصل نسبه بخدُّرة بن عوف بن الحارث بن الحزرج ، المعروف «بالأبجر».

جاء به أبوه مالك يوم أحدُ إلى رسول الله عَلَيْكُ ، وعرضه عليه ، وكان له من العمر ثلاث عشرة سنة ، وراح يشيد بقوته وصلابته ويقول «إنه عبل العظام يا رسول الله» ، ولكنه عليه السلام استصغره وأه ي بردة .

وأبو سعيد الخدري هو أحد الذين بايعوا الرسول عَلَيْكُم على ألاً تأخذهم في الله لومة لائم ، وهم أبو ذر الغفاري ، وسهل بن سعد . وعبادة بن الصامت ، ومحمد بن مسلمة . وقد خرج مع رسول الله عَلَيْكُمْ في غزوة بني المصطلق ، كما شهد غزوة الخندق وما بعدها ، فكان مجموع ما شهده اثنتي عشرة غزوة .

روایاته عن الصحابة كثیرة ، ولكن أشهر من روى عنهم أبوه مالك بن سنان ، وأخوه لأمه قتادة بن النعان ، وأبو بكر ، وعمر ، وعبّان ، وعلي ، وأبو موسى الأشعري ، وزید بن ثابت ، وعبد الله ابن سلام .

ومن الذين رَوَوْا عنه : ابنه عبد الرحمن ، وزوجته زينب بنت كعب بن عجرد ، وعبد الله بن عمر ، وعبد الله بن عباس ، وأبو الطّفْيَسُل، ونافع ، وعكرمة .

أخذ بيد ابنه عبد الرحمن إلى البقيع ، وأوصاه أن يدفنه في مكان بعيد منه وقال له : « يا بني إذا أنا مت فادفني ههنا ، ولا تضرب

على فُسْطَاطاً ، ولا تَمْش معي بنار ، ولا تبكينَ علي فائحة ، ولا تُوَدُّذُنْ بي أحداً .

ولقد توفي الزاهد العابد ، والعالِم العامل ، أبو سعيد الحدري عــام ۷۶ هـ ۱۱۰ .

### ثانياً – بعض مشاهير الصحابة

### ۸ – عبد الله بن مسعود

هو عبد الله بن مسعود بن غافل الهُذكي ، وكنيته أبو عبد الرحمن . كان سادس السابقين الأولين إلى الاسلام ، وهاجر إلى الحبشة مرتين ، وحضر جميع الغزوات مع رسول الله عليه ، وفي غزوة بدر أجهز على أبي جهل ، فشهد له الرسول بالجنة . وقال عليه السلام : وخذوا القرآن عن أربعة ، عبد الله (يعني ابن مسعود) وسالم مولى أبي حذيفة ، ومعاذ ابن جبل ، وأبيّ بن كعب » . وهو المراد و بعبد الله » عند الإطلاق في اصطلاح المحدّثين .

كان دقيق الساقين ، فكان بعض الصحابة يضحكون من ذلك ، فقال عليه السلام : « والذي نفسي بيده لهَـُما أثقلُ في الميزان من جبـل أحـُد » . وقد ولا م عمر على القضاء وبيت المال في الكوفة ، فكان رمزاً للتقى والورع والعفاف .

أصحّ الأسانيد عنه ، ما رواه سفيان الثوري ، عن منصور بن المعتمر

١ انظر ترجمة أبسي سعيد في تهذيب التهذيب ٤٧٩/٣ وحلية الأولياء ٣٦٩/١ وصفة الصغوة المداوة ٢٩٩/١ .

عن إبراهم ، عن علقمة .

وأضعفُ الأسانيد عنه : ما رواه 'شرَيْك ، عن أبي فزارة ، عن أبي زيد .

روى عن عمر ، وسعد بن معاذ . وروى عنه العبادلة ، وأنس ابن مالك ، وجابر بن عبد الله ، وأبو موسى الأشعري ، وعلقمة ، ومسروق ، وشُرَيْح القاضي ، وغيرهم . ويبلغ مجموع ما رواه (٨٤٨) حديثاً .

قدم المدينة ومرض بها ، ثم توفي عام ٣٢ ه ، ودُفِنَ بالبقيع وصلتي عليه عثمان بن عفان (١) .

#### ٩ – عبد الله بن عمرو بن العاص

هو أحد العبادلة الفقهاء ، وقد أسلم قبل أبيه ، ثم هاجر قبل الفتح. كان عابداً زاهداً ، كثير الصيام والصلاة ، مقبلاً على حديث رسول الله على حديث روى منه (٧٠٠) حديث ، وكان – بعد إذن النبي له بالكتابة – يدون ما يسمعه منه من الحديث . وفي ذلك يقول أبو هريرة: وما كان أحد أحفظ مني لحديث رسول الله عليه إلا ما كان من عبد الله ابن عمرو بن العاص ، فإنه كان يكتب ولا أكتب » .

روى عن عمر ، وأبي الدرداء ، ومعاذ بن جبل ، وعبد الرحمن ابن عوف ، وغيرهم .

وروی عنه عبد الله بن عمر بن الخطاب ، والسائب بن يزيد ، وسعيد ابن المسيّب ، وطاووس وعكرمة وغيرهم .

١ - ترجمة ابن مسعود في الاصابة رقم ٤٩٤٥ وطبقات القراء ٤٥٨/١ وحلية الأولياء ١٣٤/١ ٠

وأصح الأسانيد عنه ما يرويه عَمَرُو بن شُعَيَبُ عن أبيه عن جده عند الله .

وتوفي عبد الله بن عمرو عام ٤٣ ه ليالي حصار الفسطاط (١).

### ١٠ \_ أبو ذر الغفاري

هذه كنيته ، أما اسمه فهو جُنْدَب بن جُنَادة ، وهو منسوب إلى جده جُنَادة الذي كان من غفار ، وكان كنانياً .

أعرِفَ عنه التعبّد قبل مبعث النبي عَلَيْكُ ، وكان خامس السابقين إلى الاسلام ، ولم يتيسر له أن يهاجر إلا بعد غزوة الحندق . وهو ممن بابع النبي عَلِيْكُ على ألا تأخذه في الحق لومة لائم ، وأن يقول الحق وإن كان مراً .

كان رضي الله عنه زاهداً لا يدّخر قوتاً للغد ، ووقف في عهد عنمان يدعو إلى نوع من الاشتراكية في المال أملاه عليه شعوره الانساني المرهف ، وورعه العظيم ، ولكن عثمان بن عقان لم يرُق له ذلك فنفاه إلى الرَّبَذة ، فبقي فيها حتى توفي عام ٣٢ه في خلافة عثمان نفسه ، وصلى عليه ابن مسعود الذي كان مارًا بالرَّبَذة في ذليك الحين .

روی عن عمر ، وابن عباس ، وابن عمر ، وغیرهم .

وروى عنه : الأحنف بن قيس ، وعبد الرحمن بن غَـنـُم ، وعطاء وغيرهم .

۱ ترجمة عبد الله بن عمرو في الاصابة رقم ٤٨٣٨ وطبقات ابن سعد ٤/ق٢ ص ٨ ـ ١٣ ، وحلية الأولياء ٢٨٣/١ •

وأصح الأسانيد عنه ما رواه أهل الشام من طريق سعيد بن عبد العزيز عن ربيعة بن يزيد ، عن أبي إدريس الخولاني عنه . وقد رُوي عنه ( ٢٨١ ) حديثاً ١١٠ .

### ١١ – سعد بن أبي وقاص

هو سعد بن أبي وقاص بن أهيئب الزهري ، ويكنى أبا اسحاق ، أحد العشرة المبشرين بالجنة ، وأول من رمى بسهم في سبيل الله ، وهو رابع السابقين إلى الاسلام ، وكان إسلامه على يد أبي بكر وهو في السابعة عشرة من عمره .

شهد مع الرسول عليه جميع الغزوات ، وكان فيها جميعاً و فارس الإسلام» ، وهو من بني رُهرة الذين كانت آمنة أم النبي منهم ، ولذلك قال فيه عليه السلام : «هذا خالي ، فلنيرني امرؤ خاله » . ولان عمر بن الحطاب قيادة الجيش الذي سيره لقتال الفرس ، فهزمهم بالقادسية عام ١٥ ه ، وفي جلولاء عام ١٦ ه ، وفتح المدائن ، وبني الكوفة عام ١٧ ه . وكان والي العراق في عهد عمر ثم في عهد عمان . كان أحد الستة الذين عينهم عمر للخلافة . وقد اعتزل الفتنة الكبرى التي أسفرت عن مقتل عنان ، فلم يغادر بيته حتى توفي بالعقيق عام ٥٥ ه ، ودُفِنَ بالبقيع ، وهو آخر من توفي من العشرة المبشرين بالحقة .

روى عن عبد الله بن عباس ، وعبد الله بن عمر ، وخولة بنت

١ ترجمة ابني ذر فني الاصابة ٦٠/٧ وطبقات ابن سعد ١٦١/٤ ــ ١٧٥ وحليــة الأولياء ١٦٥٨ ٠

حكيم . وروى عنه مجاهد ، وعلقمة بن قيس ، والسائب بن يزيد . وأصح الأسانيد عنه ما رواه علي بن الحسين بن علي عن سعيد بن المسيب عنه . وروي عنه (۲۷۰) حديثاً (۱) .

### ۱۲ – معاذ بن جبل

هو فقيه الصحابة ، معاذ بن جبل بن عمرو بن أوس ، الخزرجي ، وكنيته أبو عبد الرحمن . كان إسلامه وهو في الثامنة عشرة من عمره ، وبايع النبي عَلِيْ في «العقبة الثانية» وشهد جميع الغزوات مع النبي عَلَيْهِ ، وقد آخى عليه السلام بينه وبن عبد الله بن مسعود ، وأرسله إلى اليمن ليعلمهم ويفقههم في الدين وبحفظهم القرآن ، فشيعه عليه السلام ماشياً ، وكان معاذ راكباً ، والنبي يقول له ـ: « إني احبك » . وقد ظلَّ يعلُّم الناس في اليمن في عهد أبي بكر ، ثم هاجر إلى الشام . كان أحد الصحابة الذين جمعوا القرآن في عهد النبي عليه ، وكان كما قال فيه عليه السلام : ﴿ أُعلَمُ النَّاسُ بِالْحَلَالُ وَالْحُرَامُ ﴾ . روى عن عبد الله بن عباس ، وعبد الله بن عمر ، وروى عنه أنس بن مالك ، ومسروق ، وأبو الطُّفَيُّل عامر بن واثلة . وتوفي عام ١٨ ﻫ الذي حدث فيه طاعون عَمَواس بالأردن ، وهو ابن ثلاث وثلاثن . وفيه يقول عمر بن الخطاب : « عجزت النساء أن يلدن مثل معاذ ، ولولا معاذ لملك عمر ! ، (٢) .

المعدد في التهذيب ١٩٢/٣ والحلية ١٩٢/١ وصفـة الصفوة ١٣٨/١ ولعبد الحميـد
 السحار في كتاب فيه ٠

٢ - ترجمة معاذ في الاصابة رقم ٨٠٣٩ وأسد الغابة ٢٧٦/٤ وطبقات ابن سعد ٣/٥٦ ص ١٢٠ .

### ١٣ \_ أبو الدرداء

هذه هي الكنية التي اشتهر بها ، أما اسمه فهو عُوَيَــُـمُو بن زيد بن قيس ، وكان انصارياً خزرجياً .

حفظ القرآن عن رسول الله عليه ، وأبلى في غزوة أحدُ بلاء حسناً وقال فيه عليه السلام يومئذ : « نعم الفارس 'عويْمر » ، وقد آخى الرسول عليه بينه وبن سلمان الفارسي .

ولَّي أبو الدّرْداء قضاء الشام في خلافة عَمَان ، وكان مفَّي أهــل الشام ، وفقيه أهل فلسطن .

روى عن السيدة عائشة ، وزيد بن ثابت ، وروى عنه ابنه بلال ، وزوجته أم الدرداء . ويبلغ مجموع ما رواه ( ۱۷۹ ) حديثاً . وفيه يقول مسروق : «وجدت علم رسول الله عليه عند ستة : منهم أبو الدرداء » (۱) .

توفي رضي الله عنه عام ۳۲ ه بدمشق .

۱ ترجمة أبسى المعرداء في الاصابة رقم ٦١١٦ والاستيماب بهامشها ١٥/٣ ، وطبقسات القراء ٢٠٦/١ •

رَفَّحُ بعِس (لرَّحِجُ إِلِى (الْجَشَّ يُّ (أَسِلَتَمَ (لاَئِمَ (الْفِرْد وكريس

### الفضت الترابع

## تراجم بعض كبار التابعين

### ١ - سعيد بن المسيّب (١)

هو — كما يقول أحمد بن حنبل — أفضل التابعين ، سعيد بن المسيّب ابن حَزّن القرشي المخزومي ، كان أبوه وجدّه صحابييّن ، وقد ولد لسنتين مضتا من خلافة عمر ، وراح منذ نعومة أظفاره يرحل الأيام والليالي في الماس الحديث الواحد . قال فيه مكحول : «طفت الأرض كلها في طلب العلم ، فما لقيت أحداً أعلم من سعيد بن المسيّب » . وقال علي بن المديني : « لا أعلم في التابعين أوسع علماً منه . وإذا قال سعيد مضت السنة ، فحسبك به ، وهو عندي أجل التابعن » .

ويروون في زهده وورعه أنه زوّج ابنته لكثيّر بن أبي وَدَاعـة على درهمين فقط ، وأبى أن يزوّجها للوليد بن عبد الملك حن خطبها له أبوه عبد الملك . وحين أراد عبد الملك أن يحقّق البيعة لابنه الوليد ، ضرب هشام بن اسماعيل نائب عبد الملك على المدينة سعيد بن المسيّب

١ أهل العراق يفتحون ياء ( المسيب ) ويشددونها ، وهو الأصح ، وأهل المدينة يكسرونها ٠

وعرضه على السيف ليحمله على الرضا بالبيعة ، ولكنه أبى أن يبايع رغم ذلك كله .

روى ابن المسيّب عن أبي بكر مرسلاً ، وسمع من عمر ، وعمّان ، وأبي هريرة ، وزيد بن ثابت ، والسيدة عائشة وغيرهم .

وروى عنه سالم بن عبد الله ، والزهري ، وقتادة ، وشُرَيْك ، وأبو الزناد ، وغيرهم . وكانت وفاته سنة ٩٤ هـ (١) .

#### ۲ — نافع مولی ابن عمرو

هو الفقيه نافع بن هرمز ، وقيل : بن كاوس ، وكنيته أبو عبد الله المدني ، أصابه عبد الله بن عمر في بعض مغازيه ، وقال فيه بعد أن آنس منه الرغبة في العلم والاستعداد الطيب للرواية : «لقد مَن الله علينا بنافع » .

وقد أخلص نافع في خدمة سيده ابن عمر ، وظلّ يخدمه ثلاثين عاماً . ويرى بعضهم أن أصله من نيسابور ، وآخرون انه من كابـُل . أما يحيى بن مـَعن فيقول فيه : «نافع ديلمي فيه لكنة» .

وكان الإمام مالك بن أنس من أصحاب نافع ، بل كان « أثبت أصحابه» كما يقول النسائي . وفيه يقول مالك : « كنت إذا سمعت من نافع حديثاً عن ابن عمر لا أبالي ألا أسمعه من غيره» . ومن هنا حكم الإمام البخاري بأن « أصح الاسانيد مالك عن نافع عن ابن عمر » .

١ انظر ترجمة ابن المسبب في طبقات ابن سعد ٥٨٨ وحلية الأولياء ١٦١/٢ والوفيسات ٢٠٦/١

ولم يرو نافع عن ابن عمر وحده ، فان له روايات عن أبي سعيد الحدري ، والسيدة عائشة ، والسيدة حفصة ، مرسلاً .

وروى عنه عبد الله بن دينار ، والزهري ، والاوزاعي ، وابــن إسحاق ، وصالح بن كيسان ، وابن جريـج .

وكان ابن عمر يحبّه كثيراً ، وقد أعطاه فيه بعضهم ثلاثين ألفاً فأبى أن يبيعه وأعتقه في سبيل الله . وأرسله الحليفة عمر بن عبد العزيز إلى مصر ليعلّمهم السنن ويفقّههم في الدين .

وكانث وفاة نافع سنة ١١٧ هـ (١) .

## ۳ – محمد بن سيرين

هو الفقيه الزاهد العابد محمد بن سيرين الأنصاري ، وكان أبوه سيرين مولى لأنس بن مالك ، اشتراه من خالد بن الوليد الذي أسره في ه عين التمر ، في بادية العراق قرب الأنبار . إلا أن أنسا كاتب سيرين على شيء من المال فأد ى كتابته وأصبح حرا . أما أم محمد ابن سيرين فهي صفية التي كانت مولاة لأبي بكر . وكان مولده لسنتين بقيتا من خلافة عمان وتوفي سنة ١١٠ ه . وقد أدرك ثلاثين من الصحابة لكنه لم يدرك أبا بكر ولا أبا ذر الغفاري ، ولا سمع من ابن عباس ، ولا أبي يدرك أبا بكر ولا عمران بن حصن ، ولا السيدة عائشة : فجميع مروياته عن الدرداء ، ولا عمران بن حصن ، ولا السيدة عائشة : فجميع مروياته عن ابن مالك وأبى هريرة وحذيفة بن الهان وسواهم .

وممَّن روى عن ابن سيرين : الشعبي ، والاوزاعي ، وعاصم

١ - توجية نافع في تهذيب الأسماء ٤١٢/١٠ والوفيات ١٥٠/٢ ٠

الأحول ، ومالك بن دينار ، وخالد الحدَّاء .

وفيه يقول هشام بن حسان : ﴿ هُو أَصِدَقَ مِن أَدْرَكُتَ مِن البَشْرِ ﴾ ويقول أبو عَوانة : ﴿ رأيت ابن سيرين ، فما رآه أحد إلا ذكر الله تعالى ﴾ . ويقول ابن سعد : ﴿ كَانَ ثُقَة مأموناً ، عالي القدر ، رفيعاً ، إماماً ، كثير العلم ﴾ (١) .

#### ٤ - ابن شهاب الزهري

هو العالم الفقيه محمد بن مسلم بن عبد الله الذي قال فيه الليث بن سعد : « ما رأيت عالماً قط أجمع من الزهري ، يُحدّث في الترغيب فكأنه لم يحسن غيره ، ويحدّث عن السنة والقرآن فيكون حديثه جامعاً » .

كان يسكن في قرية بين الحجاز والشام تسمّى ﴿ أَيلَة ﴾ ، وقد ذهب صيته حتى أمسى سرجع علماء الحجاز والشام . وقد جالس سعيد بن المسيّب ثماني سنوات في قرية له بأطراف الشام تسمى ﴿ شعبدا ﴾ ، وبها كانت وفاته سنة ١٢٥ هـ .

وكان يدون ما يسمع من الحديث . قال صالح بن كيسان : «كنت أطلب العلم أنا والزهري ، فقال : تعال نكتب ما جاء عن النبي عليه ثم قال : تعال نكتب عن الصحابة ، فكتب ولم أكتب ، فنجح وضيعنا » .

وبروى عنه ـ في معرض الاستشهاد على حفظه وضبطه ـ أنَّ

۱ انظر ترجمة ابن سيرين في تهذيب التهذيب ٢١٤/٩ والوفيات ١/٥٣/١ وتاريسخ بفداد ٥٣/١٠ ٠ ٣٣١/٥

هشام بن عبد الملك سأله أن يملي على بعض ولده شيئاً ، فأملى عليه أربع مئة حديث ، وخرج الزهري . فقال : أين أنتم يا أصحاب الحديث ؟! فحد تهم بتلك الأربع مئة . ثم لقي هشاماً بعد شهر ونحوه ، فقال هشام للزهري : إن الكتاب ضاع مني ، فدعا بكاتب فأملاها عليه. ثم قابل ما أملاه بالكتاب الأول ، فإ غادر حرفاً واحداً ، فلما أعجب بعلمه جعله مؤدب أولاده .

وضبطه للحديث بهذه الدقة والعناية هو الذي حمل عمرو بن دينار على أن يعترف بفضله ويقول: « ما رأيت أنص للحديث من الزهري » فهو يحرص على رواية الحديث بنصة وقد قيل: ان أحاديثه بلغت ألفاً ومائتين (١٢٠٠) ، لكن المسند منها يناهز نصفها .

روى الزهري عن عبد الله بن عمر ، وعبد الله بن جعفر ، وسهل ابن سعد ، وعروة بن الزبر ، وعطاء بن أبي رباح .

وله روايات مرسلة عن عبادة بن الصامت ، وأبي هريرة ، ورافع ابن خديج وسواهم .

ويرى البخاري أن أصح أسانيده «الزهري عن سالم عن أبيه»، أما أبو بكر ابن أبي شيبة فيرى أن أصح أسانيده «الزهري عن علي أبن الحسين عن أبيه عن جده علي " «١١) .

## ٥ – سعيد بن 'جبير

هو الفقيه ، المقرئ ، الناسك ، سعيد بن ُجبَيْر الأسدي الكوفي ،

١ - انظر في ترجمة الزهري تهذيب التهذيب ٩/٥٤٠ والحلية ٣٦٠/٣ وتذكرة الحفاظ ١٠٢/١ .

و يكننى «أبا عبد الله». كان سفيان الثوري يقد مه على إبراهيم السّخعي ويقول : «خذوا التفسير عن أربعة : عن سعيد بن مُجبّيش ، ومجاهد ، وعكرمة ، والضحاك ».

كان ابن ُجبَيْر يكتب لعبد الله بن عتبة بن مسعود حين كان على قضاء الكوفة ، ثم أصبح يكتب بعد ذلك لأبي ُبرْدة بن أبي موسى ، ثم قتله الحجاج سنة ٩٥ ه لحروجه مع ابن الاشعث .

وقد روى سعيد بن 'جبيش عن عبد الله بن الزبير ، وأنس بان مالك ، وأبي سعيد الحدري ، وأحاديثه مسندة عن هؤلاء . إلا أنه لم يسمع من أبي هريرة وأبي موسى الأشعري ، وعلي ، والسيدة عائشة ، فكل مروياته عن هؤلاء مرسلة . ويقول يحيى بن سعيد في مرسلاته هذه : « مرسلات سعيد أحب إلي من مرسلات عطاء » .

وروى عنه الأعمش ، ومنصور بن المعتمر ، ويَعَلَى بن حكيم الثقفي ، وسِماك بن حرب وغيرهم .

وقال ميمون بن مهران : « مات سعيد بن ُجبير وما على ظهر الأرض رجل لا وهو محتاج إلى علمه » (١)

### ٦ \_ الإمام أبو حنيفة

أبو حنيفة هي الكنية التي اشتهر بها ، أما اسمه فهو النعمان بن ثابت ابن 'زوطك ، وهو تيسمي بالولاء ، إذ كان مولى لتيسم الله بن ثعلبة الكوني ، ولكن أصله من فارس . وهو تابعي لأنه رأى من الصحابة

<sup>،</sup> انظر في ترجيته طبقات ابن سعد ١٧٨/٦ وتهذيب التهذيب ١١/٤ وقارن بالطبري ٩٣/٨٠

أىس بن مالك ، وسهل بن سعد الساعدي ، وعبد الله ابن أبي أوفى ، وأبا الطفيل عامر بن واثلة ، وروى عن بعض هولاء ، ويقول بعض العلماء انه روى عنهم جميعاً .

أخذ أبو حنيفة الفقه والحديث عن عطاء ، ونافع ، وابن هرمز ، وحماد بن أبي سليمان ، وعمرو بن دينار وغيرهم ، وروى عنه أصحابه : أبو يوسف ، وزُفَر ، وأبو مطيع البلخي ، وابن المبارك ، والحسن ابن زياد ، وداوود الطائي ، ووكيع ، وآخرون .

وقد شهد له العلماء بسعة المعرفة ، والفقه ، وقوة الحجة . قال الشافعي : « الناس في الفقه عبال على أبي حنيفة » . وقال اللبث بن سعد : « قابلت مالكاً بالمدينة ، فقلت له : إني أراك تمسح العرق عن جبينك ، قال : عرقت مع أبي حنيفة ، انه لفقيه يا مصري » ثم لقيت أبا حنيفة ، فقلت له : ما أحسن قول هذا الرجل فيك ، فقال أبو حنيفة : « ما رأبت أسرع منه بجواب صادق ونقد تام » .

وهو بلا ريب فقيه أكثر منه محدّثاً ، ولكن معرفته بالحديث لم تكن قليلة إلى الحد الذي يصوره به بعضهم ، فقد جمع له محمد بن محمود الحوارزمي خمسة عشر مسنداً ، وفي كتاب «الآثار» لصاحب محمد بن الحسن كثير من الأحاديث التي أخذها محمد عنه . ولكن الفقه ظل الصفة البارزة فيه ، وحسبه أنه مؤسس المذهب الحنفي المسمى باسمه ، وإمام أهل الرأي .

ولقد كان أبو حنيفة نقياً ورعاً ، يكسب حياته من عمل يده ، ولا يقبل جوائز العلماء ، إباء وأنفة وترفعاً بكرامة العلماء أن تسذل

أو تهان . أراد أبو جعفر أن يكرهه على القضاء ، وحبسه وضربه مائة سوط وعشرة أسواط كل يوم عشرة ، ليحمله على قبول ذلك المنصب ، ولكنه أبى ، وتوفّي بالسجن سنة ١٥٠ ه في بغداد . وفيه يقول ابن المبارك : « أفقه الناس أبو حنيفة ، ما رأيت في الفقه مثله ، ولولا أن الله تعالى أغاثني بأبي حنيفة لكنت كسائر الناس ، كان ورعاً سخياً صاحب غوص على المسائل » (١) .

المضيئة أبسي حنيفة في تاريخ بغداد ٣٢٣/١٣ ـ ٣٢٣ والوفيات ١٦٣/٢ والجواهر
 المضيئة ٢٦/١ ٠

رَفْعُ بعِب (لرَّحِلِ (النَجْنَ يُ (سِلِنَهُ) (اِنْهِ) (اِنْفِرُ

## الفصِّل اكنامِسُ

# تراجر بعض اتباع التابعين

### ١ - الإمام مالك بن أنس

هو إمام أهل المدينة ، وأمير المؤمنين في الحديث ، مالك بن أنس ابن أبي عامر الأصبحي ، نسبة إلى ذي أصبح من ملوك اليمن ، وكان يكنى «أبا عبد الله» ، وفيه يقول الإمام الشافعي : «مالك حجة الله على خلقه بعد التابعين » . ويقول ابن حيان : « كان مالك أول من انتقى الرجال من الفقهاء بالمدينة ، مع الفقه والدين والفضل والنسك ، وبه تخرّج الشافعي » . ويقول النسائي : « ما عندي أنبل من مالك ، ولا أجل منه ، ولا أوثق ، ولا آمن على الحديث منه ، ولا أقل رواية عن الضعفاء . ما علمناه حدّث عن مروك إلا عبد الكريم ( يريد عبد الكريم ابن أبي المُخارق البصري نزيل مكة ، لأنه كان حسن عبد الكريم ابن أبي المُخارق البصري نزيل مكة ، لأنه كان حسن السمت ، كثير التضرع ، ولم يكن من أهل بلد مالك ، فخفي عليه أمره ، على انه لم نخرج له إلا شيئاً من فضائل الأعمال ، أو زيادة على متن ) .

وقد ألف مالك «الموطأ» ، وأراد المنصور أن محمل الناس عليه ، ولكن مالكاً أبى ، كما أشرنا إلى ذلك في موضع آخر . وقد استغرق تأليفه «الموطأ» أربعين سنة عرضه خلالها على سبعين فقيها من فقهاء المدينة ، وقد جمعه من مائة ألف حديث . وروى «الموطأ» عنه أكثر من ألف رجل ، ولذلك اختلفت نسخه فكانت ثلاثين لم يشتهر منها إلا عشرون ، واشهرها رواية محيى بن محيى الليثي الأندلسي المصمودي .

وبعض العلماء كان يرى ان أصول الحديث سبعة ، هي الكتب الستة ومعها الموطئ ، ويجعل بعضهم بدلاً منه «سنن الدارمي» . ويقول ابن حزم في وصف هذا الكتاب العظيم : « وهو كتاب في الفقه والحديث ، ولا أعلم نظيره» .

وليست أحاديث الموطأ كلها مسندة ، بل فيه المرسل والمعضل والمنقطع وغير ذلك . وقد أحصى بعض العلماء فيه ( ٢٠٠) حديث مسند ، و ( ٢٢٢) حديثاً مرسلاً ، و ( ٦١٣) موقوفاً ، و ( ٢٨٥) قولاً للتابعين ، كما ذكروا أن جميع ما فيه من قوله « بلغني » ، وقوله « عن الثقة » من غير أن يسنده ( ٦١) لكنها مسندة من طرق أخرى غير طريق مالك نفسه . ولذلك تصدي ابن عبد البر النمري إلى تأليف كتاب حاول به أن يصل ما في « موطأ مالك » من الأحاديث المرسلة والمعضلة .

روى مالك عن : نعيم المُجمَّرِ ، وزيد بن اسلم ، ونافع ، وشريَّك ابن عبد الله ، والزهري ، وأبي الزناد ، وسعيد المَقَبُري ، وحُميَّد الطويل . وكان خاتمة أصحابه حذافة السهمي الانصاري .

أما الذين رووا عنه فكثيرون ، منهم من كانوا شيوخاً له كالزهري ويحيى بن سعيل ، ومنهم من كانوا من اقرانه ، كالأوزاعي ، والثوري ، وسفيان بن عيينة ، والليث بن سعد ، وابن مُجرَيْج ، وشعبة بن الحجاج ، ومنهم الذين أخذوا عنه كالشافعي ، وابن المبارك ، وابن وهب ، وابن مهدي ، والقطان ، وابي اسحاق الفزاري .

كان مولده سنة ٩٣ ه ، ووفاته سنة ١٧٩ هـ (١) .

## ٢ – الإمام الشافعي

هو الإمام الذي ملأ طباق الأرض علماً ، محمد بن ادريس بن العباس بن عثمان بن شافع ، وإلى جدّه الأخير هذا نُسيب فعُرف «بالشافعي» ، وهو تُورَشي مطلبي مكتي ، كنيته أبو عبد الله . وكانت أمه «أزدية» .

ولد الشافعي بغزة سنة ١٥٠ه ، ثم مُحمِل إلى مكّة بعد فطامه ، ففيها نشأ وتلقى العلم . حفظ القرآن وهو ابن سبع سنين ، وجوده على مقرئ مكة في ذلك الحين اساعيل بن قسطنطين ، ويروى أنه كان يختمه في رمضان ستين مرة . حدّث عن مالك بن أنس إمسام أهل المدينة ، وفي الثالثة عشرة من عمره حفظ في عدة ليال «موطأه» وعرضه عليه ، كما حدّث عن سفيان بن عييننة ، وعبد الملك بن الماجيشون (٢) . أمّا الفقه فقد أخذه عن مسلم ابن خالد الزنجي الذي أذن له بالفتوى وهو دون العشرين . وكان إلى هذا كله بارعاً في اللغة

١ ترجمته في الديباج المذهب ١٧ ـ ٣٠ وتهذيب التهذيب ١٠/٥ والوفيات ٤٣٩/١٠ .

٢ الماحشون : بفتح الجيم وكسرها ٠

والشيعر ، قوي الحجة في المناظرة ، أفحم جميع من ناظرهم من علماء العراق ومصر ، وجمع بين فقه الحجازيين والمصريين والعراقيين .

ولتي الحكم بنجران من أرض اليمن ، فوسّوا به الى الوشيد وزعموا أنه كان يريد الحلافة لنفسه ، فحميل إلى دار الحلافة ببغداد حيث اجتمع بالرشيد سنة ١٨٤ ه وناظر أمامه محمد بن الحسن وعرف هذا قدره فيرآه أمام الحليفة ، ثم عاد إلى مكة ثم إلى العراق مرة ثانية سنة ١٩٥ ه ، وفي هذه المرة اجتمع بالإمام أحسد بن حنبل والكرابيسي والزعفراني . وما زال بعد ذلك يتنقل بين مكة وبغداد حتى انتهى به المطاف في مصر سنة ١٩٩ ه ، وفيها توفي سنة ٢٠٤ ه عن أربع وخمسين سنة . وقد مُسئل إسحاق بن راهويه : كيف وضع الشافعي هذه الكتب وكان عمره يسيراً ؟ فقال : « جمع للله له عقلة لقلة عمره » !

أما كتبه التي سُئل عنها ابن راهويه فكثيرة في التفسير والحديث والفقه والأدب ، ولكن أشهرها « كتاب الرسالة » التي وضعها تلبية لرغبة عبد الرحمن بن مهدي ، وهي رسالة في أصول الفقه . وله كذلك كتاب «الأم » الذي جمع فيه أعظم الأصول الدينية ، ومنه ومن كذلك كتاب «المبسوط» للشافعي أيضاً التقط أبو عمرو محمد بن جعفر النيسابوري أحاديث المسندة ، فظن بعض العلماء أن للشافعي نفسه « مسنداً » مستقلاً في الحديث . ولابن الأثير (المتوفي سنة ٢٠٦ه) شرح على مستقلاً في الحديث . ولابن الأثير (المتوفي سنة ٢٠٦ه) شرح على « المسند » المذكور .

روى عنه الإمام أحمد بن حنبل ، وأبو عبيد القاسم بن سلام ،

وعبد الله بن الزبير الحميدي شيخ البخاري ، وابو ثور ابراهيم بن خالد البغدادي ، ويوسف بن يحيى ، والحسن البغدادي ، ويوسف بن يحيى ، والحسن أبن محمد الزعفراني وغيرهم .

وشهد له الذهبي بمهارته في الحديث «كان حافظاً للحديث ، بصيراً بعلله ، لا يقبل منه إلاً ما ثبت عنده ، ولو طال عمره لازداد منه » .

وحسبه أنّ الإمام أحمد بن حنبل يقول فيه : « ما مسّ أحد محبرة ولا قلماً ، إلاّ وللشافعي في عنقه منّة » (١) .

#### ٣ ــ سفيان الثوري

هو الحافظ الضابط ، الإمام الحجة ، سفيان بن سعيد بن مسروق الكوفي ، وكنيته أبو عبد الله ، كان أبوه سعيد من علماء الكوفة . أما هو فاشتهر في رواية الحديث وضبطه حتى لقبه شعبة بن الحجاج ، وسفيان بن تُعيينة ، ويحيى بن معين « بأمير المؤمنين في الحديث » ، وهو اللقب الذي عرفناه سابقاً للإمام مالك بن أنس .

قال فيه الحطيب البغدادي : «كان إماماً من أئمة المسلمين ، وعلماً من أعلام الدين ، مجمعاً على إمامته ، بحيث يستغنى عن تزكيته ، مع الاتقان والحفظ والمعرفة والورع والزهد » .

روى عن الأعمش (سلمان بن ميهتران) وعبد الله بن دينار ، وعاصم الأحول ، وابن المنكدر ، وغيرهم .

السافعي في طبقات الشافعية ١/٥٨١ وتذكرة العفاظ ١/٣٢٩ وتهذيب التهذيب ١/٣٢٩ وتاريسغ بغداد ٢/٢٥ ـ ٧٣ .

وروى عنه عبد الرحمن الأوزاعي ، وعبد الرحمن بن مهدي ، ومسعّر بن كدام ، وأبان بن عبد الله الآخمسي . وآخر من حدّث عنه عليّ بن الجعد .

قال عبد الله بن المبارك: «كتبت عن مائة شيخ وألف شيخ ، فإ كتبت عن أفضل من سفيان ، ففال له رجل : يا أبا عبد الله ، وأيت سعيد بن بُجبير وغيرة وتقول ذلك ؟ قال : هو ما أقول ، ما رأيت أفضل منه » . ولكنهم يروون عن ابن المبارك نفسه أن سفيان الثوري كان أحياناً يدلس . قال ابن المبارك : «حد ثت سفيان بحديث فجئته وهو يدلسه ، فلما رآني استحيى وقال : نرويه عنك » . فان صح هذا فلا بد للتوفيق بين عبارتي ابن المبارك - أن نحسب تدليس سفيان من النوع الذي لا بجرحه ، كأن يكون تدليسه عن الثقات فقط ، ولذلك قال لابن المبارك : «نرويه عنك » ، يريد بذلك أن اسناد الحديث اليه يوثقه .

توفي الثوري بالبصرة سنة ١٦١ هـ (١) .

#### ٤ \_ سفيان بن عيينة

هو سفيان بن عيينة بن ميمون الهلالي الكوفي ، ويكنى «أبا محمد» ، أدرك سبعة وثمانين من التابعين وسمع من سبعين منهم ، وأشهرهم جعفر الصادق ، وحميد الطويل ، وعبد الله بن دينار ، وأبو الزناد ، وصالح ابن كيئسان .

١ ترجمة سفيان الثوري فـــي طبقات ابن سعد ٢٥٧/٦ وتهذيب التهذيــب ١١١/٤ ــ ١١٥
 والوفيات ٢٠٠/١ ٠

وقد روى عنه كثير من شيوخه وأقرانه وتلامذته ، منهم الأعمش وميسعر ابن كدام ، وعبد الله المبارك ، والشافعيّ ، وأحمد بن حنبل ، ويحيى بن معين ، وعليّ بن المديني .

انتقل من الكوفة إلى مكة سنة ١٦٣ ه ، وبقي في مكة يحدد الحجازين ويعلمهم القرآن إلى أن تغير في آخر عمره «يعني ضعف حفظه لكبر سنة» ، ولذلك قال فيه ابن حبجر العسقلاني : «ثقة حافظ فقيه ، إمام حجة ، إلا أنه تغير حفظه بيأخرة ، وكان ربما دلس لكن عن الثقات » .

روى نحو سبعة آلاف حديث ، وشهد له الشافعيّ بالعلم الغزير ، فقال : « لولا مالك وابن عيينة لذهب علم الحجاز » . وقال فيه العجلي : « كوفيّ ثقة ثبت في الحديث » .

كانت وفاته بمكّة سنة ١٩٨ ه عن إحدى وتسعين سنة (١) .

#### ٥ ــ الليث بن سعد

هو شيخ الديار المصرية ، الليث بن سعد بن عبد الرحمن الفهمي ، ويكنى «أبا الحارث» . وُلِد بقرَ قَسَنْد سنة ٩٤ ه . كان غنياً سخياً ، يزيد دخله السنوي عن عشرين ألف دينار ، ومع ذلك لم تجب في ماله زكاة ، لأنه لشدة سخائه ما كان يبقي عنده نصاب الزكاة .

أكثر البخاري ومسلم من الرواية عنه ، ووثّقه أحمد بن حنبل ،

١ - ترجمة ابن عيينة في تذكرة الحفاظ ٢٤٢/١ والوفيات ٢١٠/١ وميزان الاعتدال ٢٩٧/١ ٠

والشافعي ، وسفيان الثوري ، والعجلي ، وأكثر العلماء . وفيه يمد له الثمافعي : « الليث أفقه من مالك ، إلا أنه ضيعه أصحابه » أما الإمام مالك فانه كلما ذكر في كتبه هذه العبارة «أخبرني من أرضى من أهل العلم » فانه يقصد الليث بن سعد .

كان – كما قال النووي – « يتحاشى التدليس في روايته » ولكنه كان لا يرى بأساً بالاجازة ، ولذلك قال فيه أحمد بن معين : « كان يتساهل في السماع والشيوخ » . وقال أحمد بن حنبل : « الليث ثقة ، ولكن في أخذه سهولة » .

وقد نص العلماء على أن أصح الأسانيد في مصر ، ما رواه (اللبث بن سعد عن يزيد بن أبي حبيب ، عن آبي الحير ، عن عقبة ابن عامر ) . روى اللبث عن نافع ، والزهري ، وسعيد المقبري ، ويزيد بن أبي حبيب ، وروى عنه عبد الله بن المبارك، وعبد الله بن وهب، وغيرهما . وكانت وفاة الليث سنة ١٧٥هـ (۱) .

١ ترجمته في تاريخ بغداد ٣/١٣ وتذكرة الحفاط ٢٠٧/١ وتهذيب التهذيب ٨/٥٩ والوفيات ٤٣٨/١ ٠

رَفْعُ معِس (لرَّحِلِي (النَّجَسِيِّ (لَسِلَنَمُ (النِّمِرُ (الِفِرْدُ کَرِس

## الفَصِيْ لُ السَّادِسِّ

# تراجر بعض اتباع اتباع التابعين

### ١ – الإمام أحمد بن حنبل

هو الإمام الجليل ، أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال ، الشيباني ، المروزي ثم البغدادي ، وكنيته أبو عبد الله . كانت أمه بمرو حين حملت به ، ولكنها خرجت منها واتجهت إلى بغداد فولدته فيها سنة ١٦٤ ه .

كان أكثر طلبه للعلم في بغداد ، إلا انه تنقل في البلدان في طلب الرواية حتى انفرد بمعرفة آثار الصحابة والتابعين ، مع الضبط التام ، والورع الكامل ، وله مؤلفات كثيرة ، منها كتاب العلل ، وكتاب الزهد ، والتفسير ، والناسخ المنسوخ ، وكتاب فضائل الصحابة ، وكتاب الاشربة ، وغيرها .

وأشهر كتبه وأعظمها «المسند» ، وفيه ثمانية عشر مسنداً أولها مسند العشرة ، وقد ذكرنا في بحث (التعريف بأهم كتب الرواية والمسانيد) دفاع ابن حَجَر عن مسند ابن حنبل ، ونفيه وجود الأحاديث الموضوعة

فيه . هذا وقد ذكر ابن حَجَر نفسه في كتابه « تعجيل المنفع برجال الأربعة » انه ليس في «المسند» حديث لا أصل له إلا ثلاثة أو أربعة .

ويشتمل مسند ابن حنبل على (٤٠,٠٠٠) أربعين ألف حديث مسند، المكرر منها نحو عشرة آلاف ، ولابنه عبد الله زيادة فيها نحو عشرة آلاف ، كما أن لأحمد بن جعفر القطيعي ، الراوي عن ابنه عبد الله، بعض الزيادات .

وعبد الله بن أحمد بن حنبل هو الذي رتب مسند أبيه ، فوقع فيه خلط مات أحمد قبل أن يهذّبه . أما الذي رتب المسند على حروف المعجم فهو الحافظ أبو بكر محمد بن عبد الله المقدسي الحنبلي .

كان الإمام أحمد آية في الحفظ والضبط ، حتى قال أبو زرعة عنه : «كان يحفظ ألف ألف حديث ، يمليها من حفظه » ، فلا غرو إذا عُد من «أمراء المؤمنين في الحديث » . وفيه يقول ابن حيان : «كان فقيها حافظاً متقناً ، ملازماً للورع الخفي ، محافظاً على العبادة الدائمة حتى صُرب بالسياط ، فعصمه الله من البدعة ، وجعله إماماً يقتدى به وملجأ ينلجأ اليه » .

والبدعة التي عصمه الله منها ، حتى تُضرِبَ بالسياط عليها \_ كها يقول ابن حبان \_ هي محنة خلق القرآن ، فانه قد امتنع عن القول بها ، فضرب وسجن « و دخل الكير فخرج ذهبا ابريزا » كها كان يقول بيشتر بن الحارث الحافي .

كان في أول أمره يحضر مجلس القاضي أبي يوسف ، ثم أخذ عن الشافعي الحديث والفقه والانساب القرشية ، وذهب إلى اليمن ليسمع

من عبد الرزاق ، ودخل الكوفة والبصرة والجزيرة ومكّة والمدينة والشام .

روى عن بشر المفضّل الرّقّاشي ، وسفيان بن ُعييَسْنة ، ويحيى بن سعيد القطان ، وعبد الرزاق بن همّام الصنعاني ، وسليان بن داوود الطيالسي ، واسماعيل بن ُعليّة ، ومعتمر بن سليان البصري وغيرهم .

وروى عنه البخاري ومسلم وأبو داوود ووكيع بن الجراح ، ويحيى بن آدم الكوفي ، وعلي بن المديني ، وابن مهدي ، وفيهم شيوخه واقرانه وتلامذته .

توفي سنة ۲۶۱ ه عن سبع وسبعين سنة ، ومناقبه أعظم مــن أن تحصى (۱) .

#### ٢ – الإمام البخاري

هو الإمام الذي لا يجارى في حفظه للحديث وضبطه ، محمد بن اسهاعيل بن إبراهيم ، ويكنى أبا عبد الله . أخذ يحفظ الحديث وهو دون العاشرة من عمره ، فكتب عن أكثر من ألف شيخ ، وحفظ مئة ألف حديث صحيح ، وهو مصنف الكتاب العظيم (الجامع الصحيح) الذي هو أصح الكتب بعد القرآن المجيد : سمعه من أكثر من سبعين ألفاً ، وظل يشتغل في جمعه ست عشرة سنة . وللحفاظ تعليقات على بعض أحاديثه ، فقد انتقدوا منها (١١٠) خرج منها مسلم (٣٢) حديثاً ، وانفرد هو منها بنمان وسبعين (٧٨) . ويرى ابن حَجر العسة لاني : أن هذه الأحاديث التي أخيذت عليه ويرى ابن حَجر العسة لاني : أن هذه الأحاديث التي أخيذت عليه

١ - ترجمة الامام أحمد في تاريخ بغداد ٤١٢/٤ والوفيات ١٧/١ والحلية ١٦١/٩ -

« ليست عللها كلها قادحة ، بل أكثرها الجوابُ عنه محتمل ، واليسيرُ منه في الجواب عنه تعسّف » .

ولصحيح البخاري شروح كثيرة ذكر منها صاحب (كشف الظنون) اثنين وثمانين شرحاً ( ٨٢) ، ولكن أفضلها شرح ابن حجر العسقلاني المسمى « فتح الباري » ويليه شرح القسطلاني (إرشاد الساري) ثم شرح العبني (عمدة القاري).

وللبخاري مصنفات كثيرة ، منها التواريخ الثلاثة الكبير والأوسط والأصغر ، وكتاب الكُنى ، وكتاب الوحدان ، وكتاب الأدب المفرد ، وكتاب الضعفاء . قال فيه الترمذي : « « لم أرّ في العلل والرجال أعلم من البخاري » . وقال ابن خزيمة : « ما رأيت تحت أديم السهاء أعلم بحديث رسول الله من محمد بن إسهاعيل البخاري . وجاءه مسلم بن الحجاج فقبله بين عينيه وقال : « دعني أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين ، وسيد المحد ثين ، وطبيب الحديث في علله » . ولعلنا علم ننس ما رويناه في المحد ثين ، وطبيب الحديث في علله » . ولعلنا علماء بغداد مئة حديث فرد كل مين إلى إسناده ، وكل إسناد إلى مينه ، وأدهش العلماء بحفظه وضبطه . وفي سبيل ضبط الحديث وحفظه رحل البخاري إلى الشام ومصر وبغداد والكوفة والجزيرة والحجاز والبصرة .

روى البخاري عن الضحاك بن مخلد أبي عاصم النبيل ، ومكّي بن إبراهيم الحنظلي ، وعبيد الله بن موسى العبسي ، وعبد القدوس بن الحجاج، ومحمد بن عبد الله الأنصاري ، وغيرهم .

وروى عنه كثيرون أشهرهم : الترمذي ، ومسلم ، والنسائي ، دإبراهيم بن إسحاق الحري ، ومحمد بن أحمد الدولابي . وآخسر من روى عنه «الصحيح» منصور بن محمد البزودي المتوفى سنة ٣٢٩ ه.

كان مولد البخاري سنة ١٩٤ ه ، ووفاته سنة ٢٥٦ ه في قرية من قرى سمرقند تسمى «خَـرْتَـنْـك» (١) .

## ٣ – الإمام مسلم

هو إمام أهل الحديث مسلم بن الحجاج بن مسلم القُشيَري ، وبنو قُشيَر قبيلة عربية معروفة ، النبسابوري ، وكنيته أبو الحسن . أجمع العلماء على إمامته في الحديث وتضلّعه في الرواية ، وقد رحل كثيراً في طلبه ، فسمع بخراسان يحيى بن يحيى وإسحاق بن راهلويّه وغيرهما ، وبالري محمد بن مهران وأبا غسان وغيرهما ، وبالحجاز سعيد بن منصور وأبا مصعب وآخرين ، وبالعراق أحمد بن حنبل وعبدالله بن مسلمة وآخرين ، وبمصر عمرو بن سواد وحرملة بن يحيى وآخرين .

أما الذين رووا عنه فكثيرون: منهم الترمذي وأبو حاتم الرازي، وأحمد بن سلمة، وموسى بن هارون، ويحيى بن صاعد، ومحمد ابن مخلد، وأبو عوانة يعقوب بن إسحاق الإسفرائيي، ومحمد بن عبد الوهاب الفراء، وعلي بن الحسين، والحسين بن محمد بن زياد القباني، وإبراهيم بن محمد بن سفيان، وهذا الأخير هو راوية صحيح مسلم.

١ ترجمة البخاري في تاريخ بغداد ٤/٢ ـ ٣٦ وتذكرة الحفاظ ١٣٢/٢ وتهذيب التهذيب ٤٧/٩ والوفيات ١/٥٥١ ٠

ولمسلم كتب كثيرة منها صحيحه المشهور ، وكتاب العلل ، وكتاب أوهام المحدثين ، وكتاب من ليس له إلا راو واحد ، وكتاب طبقات التابعين ، وكتاب المخضرمين ، وكتاب المسند الكبير على أسهاء الرجال، وكتاب الجامع الكبير على الأبواب .

وصحيح مسلم مع صحيح البخاري هما أصح الكتب بعد القرآن المجيد ، وقد تلقتها الأمة بالقبول ، والأكثرون على أن البخاري أصحها .

وكان مسلم شديد الاعتزاز بصحيحه لما بذل في جمعه من الجهد ، فإنه صنفه من ثلاث مئة ألف حديث مسموعة ، وكان من أجل ذلك يقول : « لو أن أهل الحديث يكتبون مئتي سنة الحديث فمدارهم على هذا المسند – يعنى صحيحه » .

توفّي مسلم رحمه الله بنيسابور سنة ٢٦١ هـ ، عن خمس وخمسن سنة (١).

#### ٤ - الإمام الترمذي

هو الإمام الحافظ الناقد محمد بن عيسى بن ستورة الترمذي ، ويكنى أبا عيسى ، ولد سنة ٢٠٠ و دخل بخارى وحدث بها ، وتنقل في كثير من البلدان ، فسمع من الحراسانيين والحجازيين والعراقيين . وروى عن البخاري ، ومسلم ، وإساعيل بن موسى السدي . وروى عنه كثيرون منهم الهيئم بن كليب الشاشي ، ومكحول بن الفضل ، ومحمد بن محبوب المحبوبي المروزي راوي كتابه الجامع المعروف و بالسن » .

<sup>. -</sup> ترجنة مسلم في تذكرة الحفاظ ١٥٠/٢ وتهذيب الأسماء ١٢٦/١٠ والوفيات ٩١/٢ .

وله كتب كثيرة منها: كتاب العلل ، وكتاب الشائل ، وكتاب الشائل ، وكتاب أساء الصحابة ، وكتاب الأساء والكنى ، وأشهر كتبه بلاريب «جامعه» المسمتى بالسنن . وقد ذكرنا في « فصل الحديث الحسن» أن سنن الترمذي أصل في الحديث الحسن . وفي كتابه هذا أربعة أقسام : قسم مقطوع بصحته ، وقسم على شرط أبي داوود والنسائي ، وقسم أظهر علته ، وقسم رابع أبان عنه وقال فيه : «ما أخرجت في كتابي هذا إلا حديثاً قد عمل به بعض الفقهاء » .

ومن مزايا «سنن الترمذي» ما أشار اليه عبد الله بن محمد الأنصاري بقوله : «كتاب الترمذي عندي أنور من كتاب البخاري ومسلم . فقال له محمد بن طاهر المقدسي : ولم ؟ فقال : لأنه لا يصل إلى الفائدة منهما إلا من هو من أهل المعرفة التاءة بهذا الفن ، وكتاب الترمذي قد شرح أحاديثه وبينها فيصل إليها كل أحد من الناس من الفقهاء والمحد ثين وغيرهم » . وكان الترمذي يعرف قدر كتابه فيقول : «صنقت هذا الكتاب فعرضته على علماء الحجاز والعراق وخراسان ورضوا به ، ومن كان في بيته هذا الكتاب فكأنما في بيته نبي بتكلم »!

أصيب في بَصَره في أخريات حياته ، وتوفي سنة ٢٧٩ هـ (١) .

١ ترجمة الترميذي في تهذيب الأسمياء ٣٨٧/٩ وتذكرة الحفاظ ١٨٧/٢ ونكيت الهميان ٢٦٤ •

رَفَحُ عِس (لاَجَلِيُ (الْفِخَرَيُّ (أَسِكْنَ (لَنِيْرُ) (الِفِوْوَكُرِسَ

#### ١ \_ باللغة العربية

الابريز ( لاسيد أحمد المبارك ) طبع حجر ١٢٧٨ ه.

الاحكام (للآمدي) مطبعة المعارف ١٣٣٢ هـ ١٩١٤ م.

الإحكام في أصول الأحكام ( لابن حزم ) بتحقيق أحمد محمد شاكر . ط.

ً الخانجي بالقاهرة ١٣٤٥ ه .

أحكام القرآن ( لابن العربي ) مطبعة السعادة ، القاهرة ١٣٣١ ه .

. اختصار علوم الحديث ( لأبن كثير ) وبهامشه شرحه المسمى « الباعث الحثيث » لأحمد محمد شاكر . القاهرة ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ ط. ثانية .

الاستيعاب في أسهاء الأصحاب ( لابن عبد البر ) هامش الاصابة لابن حجر ط. مصطفى محمد بالقاهرة ١٣٥٨ هـ – ١٩٣٩ م.

أسد الغابة في معرفة الصحابة ( لابن الأثير ) القاهرة ١٢٨٦ه في ٥ مجلدات . الأشباه والنظائر ( للسيوطي ) الهند ١٣٥٩ هـ -

الاصابة في تمييز الصحابة (الابن حجر ) بهامشه ١ الاستيعاب لابن عبد البر )

١ لم نسر د هنا إلا الكتب التي رجعنا اليها ولو مرة واحدة . ورمزنا بـ ( ٥ ) قبل عنوان الكتاب
 إلى ما كثر رجوعنا إليه من المصادر .

ط. مصطفى محمد بالقاهرة ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩ م.

أصول السرخسي ، القاهرة .

أصول النحو ( لسعيد الأفغاني ) مطبعة جامعة دمشق ١٣٧٦ ه .

الاعتبار في الناسخ والمنسوخ مَن الآثار (لأبني بكر محمد بن موسى الحازمي ) القاهرة . الطباعة المنبرية ١٣٤٦ ه . الطبعة الأولى .

أعلام الموقعين عن رب العالمين ( لابن القيم ) مطبعة النيل ١٣٢٥ ه .

إغاثة الهفان لابن ألقيم ، ط . الميمنية بالقاهرة .

الأغاني ( لأبسي الفرجُ الأصفهاني ) ط . بولاق ١٢٨٥ ه ، ٢٠ مجلداً .

الف باء ( للبلوي ) المطبعة الوهبية بمصر ١٢٨٧ ه .

ألفية السيوطي في مصطلح الحديث (بشرح محمد محيي الدين عبد الحميد)
 مصطفى محمد بالقاهرة ، وإليها رجعنا غالباً (ورجعنا أيضاً إلى شرح شاكر للمذه الألفية ط . القاهرة ١٣٥٣) .

الاقتراح (للسيوطي ) مطبعة دائرة المعارف بحيدر آباد ١٣١٠ ه .

الالماع في أصول السماع (للقاضي عباض) مخطوطة الظاهرية ، حديث ٤٠٦
 الأموال (لأبي عبيد ، القاسم بن سلام) القاهرة ١٣٥٣ هـ.

إيقاظ الهمم ( لعلم الدين الفلاني ) مطبعة رياض الهند ١٢٩٨ ه .

- الباعث الحثيث (شرح اختصار علوم الحديث) تأليف أحمد محمد شاكر ،
   ط . ثانية ، القاهرة ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م .
- \* تاريخ بغداد ( للخطيب البغدادي ) ط . الحانجي بالقاهرة ١٣٤٩ ه ... ١٩٣١ م .

التاريخ الصغير ( للإمام البخاري ) ط . الهند ١٣٢٥ ه .

تاريخ الطبري ( تاريخ الأمم والملوك ) ط. دي غويه ١٨٧٩ – ١٩٠١ م، لىدن .

تاريخ الكامل (لابن الأثير) : انظر الكامل.

التاريخ الكبير ( للإمام البخاري ) ط . حيدر آباد ١٣٦٠ – ١٣٦١ ه .

- تأويل مختلف الحديث لابن قتيبة ، مصر ١٣٢٦ ه .
- ه التدريب : تدريب الراوي شرح «تقريب» النواوي (للسيوطي) ط. مصر ۱۳۰۷ ه.
- تذكرة الحفاظ (لشمس الدين الذهبي) ط. ٣ (١٣٧٥ هـ ١٩٥٥ م،
   حيدر آباد) . (وانظر أيضاً ط ١٣٣٤ ه، وقد استعملناها خاصة من أول
   الكتاب حتى ص ٨٧).
- تذكرة الموضوعات للفتني (محمد بن طاهر بن علي الهندي) ، وفي ذيلها
   (قانون الموضوعات والضعفاء) للعلامة المذكور . الطباعة المنبرية بالقاهرة .

التصحيف والتحريف ، وشرح ما يقع فيه (لأبي أحمد العسكري) طبعة ناقصة (نصف الكتاب) القاهرة ١٣٢٦ ه .

تفسير الطبري ( جامع البيان في تفسير القرآن ) القاهرة ١٣٢١ هـ ١٩٠٣م ٣٠ جزءاً في ١٠ مجلدات .

تفسير ابن كثير ، مطبعة الاستقامة بالقاهرة . الطبعة الثانية ١٣٧٣ ه . تقريب التهذيب (لابن حجر ) طبع حجر بدهلي ١٣٢٠ ه .

تقييد العلم ( للخطيب البغدادي ) بتحقيق الدكتور يوسف العش ، دمشق
 ١٩٤٩ م .

تلقيح فهوم أهل الأثر (لابن الجوزي) طبعة الهند .

التهذیب: تهذیب التهذیب (لابن حجر) حیدر آباد ۱۳۲۷ ه.
 تهذیب الأسهاء (للنووي) طبع مصر، أربعة أجزاء.

آبذیب ابن عساکر (لعبد القادر بدران) طبع منه سبعة أجزاء بدمشق ۱۳۲۹ هـ.

التوضيح: توضيح الأفكار لمعاني تنقيح الأنظار (لمحمد بن اسهاعيل الأمير الحسي الصنعاني) بتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ، جزءان ، القاهرة ، ط ١ ، ١٣٦٦ ه .

- حامع بيان العلم ( لابن عبد البر ) الفاهرة . إدارة الطباعة المنيرية ،
   بلا تاريخ .
  - جامع الترمذي: انظر سنن الترمذي.
- الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع (للخطيب البغدادي) مخطوطة البلدية
   بالاسكندرية ( برقم ٣٧١١ ج ) . وقد رجعنا إلى النسخة المصورة عن هذه
   المخطوطة التي تفضل باعارتنا إياها الدكتور يوسف العش .

الجرح والتعديل ( لابن أبي حاتم ) طبع منسه الجزء الشالث في مجلدين بحيدر آباد ١٣٦٠ ه .

جمع الجوامع ( للسيوطي ) مخطوطة الظاهرية .حديث ١٩٦ ، والموجود منه الجزء ٣ .

الجواهر المضية في طبقات الحنفية ( لعبد القادر بن محمد القرشي ) مجلدان \_ طبع حيدر آباد ١٣٣٢ ه .

حاشية لقط الدرر ، بشرح متن نخبة الفكر (لعبد الله بن حسين خاطر السمين العدوي) ط ١ ، مصطفى البابي الحلبي ١٣٥٦ هـ ١٩٣٨ م .

حجة الله البالغة ( لولي الله الدهلوي ) القاهرة ، المطبعة الحيرية ١٣٢٢ هـ . ( وانظر أيضاً طبعة ١٣٤١ هـ ) .

حصول المأمول من علم الأصول ( لصدّيق حسن خان ) مطبعة الجوائب بالقسطنطينية ١٢٩٦ هـ .

الحفاظ: انظر تذكرة الحفاظ للذهبي.

حلية الأولياء (لأبني نعيم) ١٠ مجلدات طبع بمصر ١٣٥١ هـ .

خزانة الأدب ( للبغدادي ) المطبعة السلفية بالقاهرة ١٣٤٨ هـ .

خصائص المسند (لأبي موسى المديني ) في مقدمة طبعة أحمد محمد شاكر لمسند أحمد ج ١ — ص ١٩ — ٢٧ : انظر مسند أحمد .

خطط المقريزي ، بولاق ، ١٢٧٠ ه .

دليل الفالحين ( لمحمد بن علان الصديقي ) البابي الحلبي بمصر ١٣٧٤ ه. ط. ٣. الديباج المذهبّب في معرفة أعيان علماء المذهب ( المالكي ) لابن فرحون ، طبع مصر ١٣٢٩ و ١٣٥١ ه .

ذم الكلام ( للهروي ) مخطوطة الظاهرية ، حديث ٣٣٧ .

الرسالة ( للإمام الشافعي ) طبعة القاهرة .

- الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنّة المشرفة (لمحمد بن جعفر الكتاني) ط ١ ١٣٣٢ هـ (عنيت بنشرها مكتبة عرفة بدمشق وطبعت في بروت).
- رياض الصالحين من كلام سيد المرسلين (للنووي) بتعليق رضوان محمد
   رضوان ، مطبعة الاستقامة بالقاهرة ، ط ٣ بدون تاريخ .

سبل السلام (شرح بلوغ المرام) لمحمد بن إساعيل الصنعاني ، طبعة البابي الحلبي ١٣٦٩ ه.

السنّة ومكانتها في التشريع الاسلامي ( للدكتور مصطفى السباعي ) دار العروبة بالقاهرة ١٣٨٠ ه.

- سنن الترمذي ، طبعة بولاق ۱۲۹۲ ( وانظر هذه السنن بشرح أحمد محمد شاكر ، صدر منه جزءان فقط ، ط . الحلبي سنة ۱۳۵٦ ه . )
  - « سنن الدارمي ، دمشق ۱۳٤٩ هـ .
- سنن أبي داوود ، ط ۲ ( بتحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد ١٣٣٩ هـ )
   أجزاء .
  - . سنن ابن ماجه ( بتحقيق محمد فواد عبد الباقي ) ١٣٧٣ ه.
- سنن النسائي (بشرح السيوطي وحاشية السندي) المطبعة المصرية بالأزهر .
   السير الحثيث في تاريخ تدوين الحديث (لمحمد زبير الصديقي) حيدر آباد
   ١٣٥٨ ه .
- شذرات الذهب (لابن العاد الحنبلي) ط. القدسي ١٣٥٠ ه. وما بعدها.
   شرح الديباج المذهب في مصطلح الحديث (لمنلا حنفي) بتصحيح على عفوظ، ط. صبيح بالقاهرة.

- شرح العراقي على علوم الحديث: انظر علوم الحديث لابن الصلاح.
- شرح النخبة : شرح نخبة الفكر في مصطلح أهل الأثر ( لابن حجر ) القاهرة
   ١٣٥٢ هـ ١٩٣٤ م .

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ، طبعة القاهرة .

- صحيح البخاري ، الطبعة السلطانية ببولاق ١٣١٣ ه.
- صحیح مسلم ، دار الطباعة العامرة ١٣٢٩ ١٣٣٢ هـ و انظر أیضاً هذا
   الصحیح بشرح النووي ، مطبعة حجازي بالقاهرة .
- صحیفة هام بن منبه ( بتحقیق الدکتور محمد حمید الله ) ط ۲ من مطبوعات المجمع العلمی العربی بدمثق ۱۳۷۲ هـ ۱۹۵۳ م .

صفة الصفوة ( لابن الجوزي ) جزءان ، طبع حيدر آباد ١٣٥٥ ه .

ضحى الاسلام (لأحمد أمن) ٣ أجزاء ، القاهرة ١٩٣٣ - ١٩٣٦ م .

• طبقات الحفاظ: انظر تذكرة الحفاظ للذهبي.

طبقات الحنابلة ( لابن أبي يعلى ) مطبعة الاعتدال بدمشق ١٣٥٠ ه ، ( صححها وعلق عليها أحمد عبيد ) .

طبقات الزبيدي : طبقات النحويين واللغويين .

• طبقات ابن سعد: انظر الطبقات الكبر.

طبقات الشافعية الكبرى ( لابن السبكي ) القاهرة ، طبعة الحسينية ، ١٣٢٤ ه.

طبقات القراء: انظر غاية النهاية.

• الطبقات الكبير ( لابن سعد ) ليدن ١٩٢٥ – ١٥ مجلداً . ( وانظر مقدمــة الدكتور إحسان عباس لطبعة دار صادر في بىروت ) .

عائشة والسياسة ( لسعيد الأفغاني ) التأليف والترجمة والنشر بالقاهرة ٧ ط ٢ .

عرض الأنوار المعروف بتاريخ القرآن ( للأستاذ عبد الصمد صارم ) بالهندية . ط . دهلي ١٣٥٩ ه .

علل الحديث ( للإمام أحمد بن حنبل ) مخطوطة الظاهرية ، مجموعة ١٠٠.
 علوم الحديث ( لأبي عمرو بن الصلاح ) بشرح العراقي ، المطبعة العلمية بحلب ١٣٥٠ هـ ١٩٣١ م .

غاية النهاية ني طبقات القراء ( لابن الجزَري ) مجلدان ، طبع بمصر ١٣٥١ ه .

و فتح الباري (شرح ابن حجر على صحيح البخاري) بولاق ١٣٠١ ه. فتح المغيث (شرح السخاوي على ألفية العراقي في مصطلح الحديث) طبع حجر بدهلي.

الفهرست ( لابن النديم ) ط . فولجل Fülgel ، ليبسيك ١٨٧١ – ١٨٧٧ م جزءان في مجلد واحد .

- قواعد التحديث من فنون مصطلح الحديث (لعلامة الشام السيد جمال الدين القاسمي) مطبعة ابن زيدون بدمشق ١٣٥٣ هـ ١٩٢٥ م.
- القول المسدد في الذب عن المسند ( لابن حجر ) ط. حيدر آباد ١٣١٩ ه.
   الكامل لابن الأثير الجزري ، ١٢ جزءاً . القاهرة ١٣٠٣ ه.
   كشف الظنون ( لحاجى خليفة ) مصر ١٢٧٤ ه.
- الكفاية في علم الرواية (للخطيب البغدادي) ط . دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد ١٣٥٧ ه .

كليات أبي البقاء ، طبعة الأميرية ١٢٨١ ه.

- كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال (للمتقي الحندي) ٨ أجزاء في ٤
   عجلدات ، ط . حيدر آباد ١٣١٣ ه .
  - م اللسان : لسان الميزان ( لابن حجر ) ط . حيدر آباد ١٣٣١ ه .
    - لقط الدرر انظر حاشبة لقط الدرر .

اللؤلؤ المرصوع فيما لا أصل له أو بأصله موضوع (لأبي المحاسن القاوقجي) و بذيله « الموضوعات للصنعاني » و « منظومة البيقوني » القاهرة ، المطبعة البارونية .

مباحث في علوم القرآن ( لمؤلف هذا الكتاب ) مطبعة جامعة دمشق ، الطبعة الثانية ١٣٨١ هـ ١٩٦٢ م . والطبعة الثالثة في دار العلم للملايين ببير رت ،
 ١٣٨٣ هـ ١٩٦٤ م .

مجلة مجمع اللغة العربية ( بحث الاستشهاد بالحديث ) للسيد محمد الخضر حسن ، المجلد الثالث ، المطبعة الاميرية ومطبعة دار الكتب المصرية .

- مجلة المنار انظر المنار .
- مجمع الزوائد ( لابن حجر الهيتمي ) ط . حسام الدين القدسي ١٣٥٢ ه .
- المحدث الفاصل بن الراوي والواعي (للرامهرمزي) مخطوطة الظاهرية
   حدیث ٤٠٠ .

المختصر في علم رجال الأثر ( لعبد الوهاب عبد اللطيف ) ط ٣ ، القاهرة ١٣٨١ هـ – ١٩٥٢ م .

المستدرك (للحاكم النيسابوري) ط . حيدر آباد ١٣٣٤ ه . وما بعدها .

- المستطرفة: انظر الرسالة المستطرفة.
- مسند أحمد بن حنبل ، القاهرة ١٣١٣ هـ ١٨٩٥ م ، ٦ أجزاء (ورجعنا أيضاً إلى شرح أحمد محمد شاكر على المسند ، ط ٣ دار المعارف بالقاهرة المحمد هـ ١٣٦٨ هـ ١٩٤٩ م ، وقد أعجلته منيته عن إتمامه رحمه الله ) .

مسند أبي داوود الطيالسي ، ط . حيدر آباد ١٣٢١ ه .

المشتبه في أسهاء الرجال ( للذهبي ) ليدن ١٨٦٣ م .

مصادر الشعر الجاهلي (للدكتور ناصر الدين الأسد) القاهرة ، دار المعارف ، ١٩٥٦م .

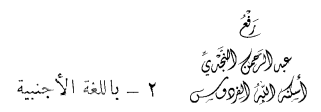
معادن الجوهر (للأمن العاملي) دمشق ١٣٤٧ ه .

- · معالم السنن ( للخطابي البسي ) حلب ١٣٥١ ه .
- \* معجم البلدان (لياقوت الحموي) نشر وستنفلد Wüstenfeld ليبسيك ١٨٦٦ م.

- · معرفة علوم الحديث ( للحاكم النيسابوري ) نشر الدكتور معظم حــين ، القاهرة ١٩٣٧ م .
- مفتاح السنّة (لمحمد عبد العزيز الخولي) ط ٣ مطبعة الاستقامة بالقاهرة .
   مقدمة ابن خلدون ، ط . مصطفى محمد بالقاهرة ، بلا تاريخ .
- \* المنار ( مجلة ) : المجلد العاشر . بحث للسيد الإمام محمد رشيد رضا حول كتابة الحديث .
- المنهل الحديث في علوم الحديث ( لمحمد عبد العظيم الزرقاني ) القاهرة
   ١٣٦٦ هـ ١٩٤٧ م .

الموافقات في أصول الشريعة (للشاطبي) القاهرة ، مطبعة مصطفى محمد ، أربعة أجزاء .

- » الموضوعات ( للفتني ) : انظر تذكرة الموضوعات .
- الميزان : ميزان الاعتدال (للذهبي ) ط . الخانجي ١٣٢٥ ه . الميزان (للشعراني ) طبعة القاهرة .
  - نزهة الألباء ( لابن الأنباري ) نشر على يوسف .
- نفح الطيب ( للمقري ) أربعة مجلدات ، طبع بمصر ١٣٠٢ ه.
- نكت الهميان في نكت العميان ( لصلاح الدين خليل بن ايباك الصفدي ) ، طبع بمصر ١٣٢٩ هـ - ١٩١١ م .
- يل الأوطار (للشوكالي) ٨ أجزاء ، المطبعة العُمَّانية المصرية بالقـــاهرة 1٩٥٧ م .
  - الوثائق السياسية في العهد النبوي ( للدكتور محمد حميد الله ) القاهرة .



Akademien der Araber und ihre Lehrer, p. 62 (Wüstenfeld).

Arabic books and libraries in the Omayad period (Ruth Mackenson), in AJSL, vol. LII-LIV, 245,253; vol. LIII, 239,349; vol. LIV, 41-91.

Die aramaischen Fremdworter im Arabischen, (Frankel), 188.

Berliner Katalog (Ahlwardt) II, p. 165, No. 1362.

Culture-Statistik von Damascus (Michael Meschaka) remanie par Fleischer, Z.D.M.G. VIII. p 356.

Essai sur les doctrines sociales et politiques d'Ibn Taymiya, (Henri Laoust) Le Caire, 1939.

Essai sur l'Histoire de l'Islamisme (Dozy) tr. Par V. Chauvin.

Essay on Mohammedan Tradition (Ahmed Khan Bahadur) in Huges, Dictionary of Islam (London, 1885) P. 639 b-642a, art. Tradition.

- \* Encyclopédie de l'Islam, art. Ummi. IV, 1070 (Paret).
- \* Etudes sur la Tradition islamique, (Goldziher) tr. en français par Léon Bercher, Paris 1952.

Geschichte des Arabischen Litteratur (Brockelmann) Weimar et Berlin, 1898-1902, 2 vol.

Koranische Untersuchungen (Horovitz) Berlin, 1924.

La Mecque à la veille de l'Hégire, (H. Lammens) Beyrouth 1924.

Muhammedanisches Recht, in Theorie und Wirklick keit (Zeitschrift f. vergleich). Goldziher, Rechtswissenschaft, VIII, 409 sq.

Origin and progress of writing, in the Journal of the Asiatic society of Bengal, (Sprenger) XXV, 303-329.

Das Traditionswesen bei den Araben (Sprenger) 1856.

Verzeichniss der Landbergschen Sammlung (Ahlwardt) Handschriften de la bibliothèque royale de Berlin No. 149.

Z.D.M.G. = Zeitschrift des Deutschen Morgenländischen Gesellschaft,
 X, p. 1 à 17 (Uber das Traditionswesen bei den Arabern (Sprenger)
 Zähiriten (Goldziher).

## رَفْعُ عِين (لرَجِئ (الْنَجَّرَي (سِلَيْنَ (النِّرْزُ (الِنزوک بِسِ

# مسرد الاعلام

« اصطلحنا في هذا المسرد على الاكتفاء بأسماء الأشخاص من الرجال والنساء فقط . وأسقطنا في ترتيب الأسماء الأحرف التالية : أله ، أبو ، ابن . ورمزنا بحرف (ح) إلى الحاشية . وأشرنا بنجمة (ه) قبل رقم الصفحة إلى الموضع الذي ترجم فيه العلم المبحوث عنه . واكتفينا – ابتداء من ص ٣٥٣ حتى ص ٠٠٠ – بسرد أسماء المترجمين من الصحابة والتابعين وأتباعهم دون من ذكروا معهم خلال تراجعهم لكثرتهم ؟ فحسب القدارئ الاطلاع على أسماء هؤلاء عرضاً في كل ترجمة على حدة » .

| ابن الأثير (عز الدين) ٧٢،٢٧ح٧١٢٢،     |           |
|---------------------------------------|-----------|
| 1144111                               |           |
| ابن الأثير (مجد الدين) ١١٣            | 71.       |
| إحسان عباس ١٣٤٨                       | 722       |
| أحمد بن إسحاق الديناري                | 198       |
| أحمد أمين ٢٨٧ح٢                       | 70.       |
| أحمد بن الحسين المقرئ                 | 144       |
| أحمد بن حنبل (الإمام) ۲۱ج۲۸٬۲۵۱،۲۸ح۲، | 717       |
| ١٦٥،١٥٥٢،                             | ل متویه   |
| 4544,44,40,4541                       | ح ۱ ، ۱ ؛ |
| (110(117()4()4                        | 47.4      |
| 1715720771532                         | 701       |
| ۱۲٤ ، ۱۳۵ ، ۱۳۳ ، ۱۳۵                 | 100       |

|                    | 1                             |
|--------------------|-------------------------------|
|                    |                               |
| T1.                | الآمدي                        |
| 788                | آمنة بنت وهب (أم الرسول)      |
| 111                | أبان بن أبى عياش              |
| Y 0 .              | إبراهيم بن راث الأدمي         |
| 1 A Y              | إبراهيم بن طهبان              |
| 717                | إبر أهم بن عبد الرحمن العذري  |
| نظر أبن متويه      | إبراهيم بن محمد الأصبهاني = ا |
| ٠٤-١١١٤            | إبراهيم بن يزيد التيمي        |
| ** • • * * • • • • |                               |
| 701                | اراهم بن أبي محيى             |
| 700                | أبى بن كعب                    |
|                    |                               |

| va.u šiv i                                  |                                                                                 |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| أبو الأسود الدؤلي ٣١٨                       | (\$13.6.11.4.17.5)                                                              |
| الأسود بن قيس د١٧٦ ؛                        | (198 (198 (1)                                                                   |
| أصبغ بن الفرج ١ ٥ ح ١                       | 1 . Y T T A . T 1 .                                                             |
| الأصمعي (عبد الملك بن قريب) ٢٥٨،٨١،         | (YV)(Y79(Y7X, Y0Y                                                               |
| 77011-109                                   | ¿٣٤١،٣٢٩،٣١١،٣•٩                                                                |
|                                             | 一で引き、下の人に下のり、下さす                                                                |
| الأعرج بن هرمز ۲٤٧،٢٣٥،١٦٠                  | <b>٣٩</b> ٦                                                                     |
| الأعمش (سليهان بن مران) ١٠٩٠٨٢،             | أحمد خان بهادر ۲۸۱ ح                                                            |
| (YZ)V7 = ()VY()V.                           | أحمد بن عبد الرحمن ٩٠                                                           |
|                                             | أحمد بن عبدالله ٢٦٦                                                             |
| (                                           | أحمد بن عبد الله العجلي الكوفي • ٧ ه                                            |
| ۲۰۱،۳۲۹<br>ابن الأكفاني ۲۰۱۰۷               | أحمد عبيد ١٦٦٥                                                                  |
| / 1 11 12 11 1                              | أحمد بن الفرات ( أبو مسعود ) ۸۹،۶۱ ح۱                                           |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       |                                                                                 |
|                                             | أحمد محمد شاكر ۲۰-۱۱۰۲-۲،                                                       |
| ابن الأنباري (أبو بكر) ١٣٥٥ م١٣٥٧           | 771560360157                                                                    |
| أنس بن مالك ( الصحابي ) ٢١ - ٢٠،١ - ٢٠      | 6177126188                                                                      |
| ۳۲ح٤، ۱، ۲۷، ۱، ۲۷، ۱، ۱۲۲،                 | ٩٥٦ح٤                                                                           |
| ٠١٧٩ ٢٠١٦ ١٧٠                               | أحمد بن منصور الروباذي                                                          |
| c Y E V C Y Y O — Y Y T C Y · 9             | الأرموي ۽ ١١٣                                                                   |
| 777 <del></del> 7773673                     | الأزهري (صاحب تهذيب اللغة) ٣٣٢                                                  |
| 775-777 ( T 0 9 ( T 0 V                     | إسحاق بن راهویه ۸۹–۲، ۱۳۳۳–۲                                                    |
| الأوزاعي ٦ح١،١٧٧، ١٨٩،                      | ابن إسحاق ( محمد ) ۸۲ ح۲، ۹۴ - ۲،                                               |
| ۱۳۲۰م-۱۳۲۰م                                 | <b>#</b> {A· <b>#</b> { <b>#</b> ( <b>#</b> {1}                                 |
| 797670                                      | أبو إسحاق ۱۲۸٬۱۳٤، ۱۷۵-۲۰                                                       |
| أيوب بن خــاله الأنصاري ٢٥١                 | 77612767                                                                        |
| أيوب بن كيسان السختياني ٢٨،٥٥٥-٣،           | 42418                                                                           |
| 785173175                                   | أحد السنة ١٥٥١                                                                  |
| أيوب بن موسى الحسيني القريمي (أبو البقاء) = | أسعد بن زرارة ه ٣٥٠                                                             |
|                                             | أساء بنت عميس                                                                   |
| أبو أيوب ( يحيى بن مالك الأزدي المراغي )    | إسماعيل الطلحي ٢٧٣                                                              |
| ۳۳۱۲۱                                       | . الله علية البصري = انظر ابن علية البصري الماعيل بن علية البصري الفار ابن علية |
| أهلورد = انظر ابن الورد المستشرق            |                                                                                 |
|                                             |                                                                                 |

| أبو البقاء ٣٠٢،٢٤،١٣،١٦٦ ٣٠٢، ٣٠٩<br>بقى بن مخلد ٣٥٩،١٢٣        | ب                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| . ي<br>بمّية الكلاعي<br>أبو بكر بن الأنباري = انظر ابن الأنباري | باریه (المستشرق) ۱۵۰ ماح۳                                                |
| أبو بكر البرقاني                                                | الباقلاني ( محمد بن الطيب ، أبو بكر )                                    |
| أبو بكر الصديق ٣١ح٣،٣٩،،،                                       | 7717.4                                                                   |
| ٤٠١٠٨٢١٠٨٢١٦٤                                                   | البجيري (الحافظ عمر بن محمد) ٢٥٦١                                        |
| < Y · V < 1 9 V < 1 A 9 < 1 A A                                 | البخاري (صاحب الصحيح) ٨ح١،١٨،                                            |
| · T = T · T E V · T I · · T · A                                 | (577:1777)                                                               |
| 708                                                             | ٨٦-٦،٥٣،٨٤،٢٥،                                                           |
| أبو بكر بن العربسي ( القاضي ) = انظر ابن                        | (VY (77 V) (77 (6)                                                       |
| العر بسي                                                        | ٠٩٨،٤٣٩ ٢٨،٤٣٩                                                           |
| أبو بكر بن مجاهد (المقرئ) ١٧٢                                   | (117(11.(5).7)                                                           |
| أبو بكر بن أبي داوود ١٧٢                                        | (1216) 77 (174-119                                                       |
| أبو بكر محمد بن أحمد بن بالويه ١٩٨                              | 101-3011.11.6V1731<br>(111741100117711)                                  |
| أبو بكر محمد بن حسن النقاش                                      | 619061986177197189                                                       |
| أبو بكر محمد بن داوود الزاهد                                    | 47747764770—777                                                          |
| أبو بكر المعيطي ٢٥٥                                             |                                                                          |
| أبو بكر الواسطى                                                 | T9.A-T9.7                                                                |
| البلاذري ۳٤٧                                                    | البراء بن عاز ب ۱۰۸۰ ۸ح۱                                                 |
| بلال بن رباح ١٩٥٤ ، ٣٥٥                                         | البراء بن معرور ۳۵٦                                                      |
| •                                                               | أم بر ثن                                                                 |
|                                                                 | البر ديجي ( أحمد بن هارون ، أبو بكر )                                    |
| البيهقي ۲۰۱۵،۱۱۷ و ۲۰۱۳ ج ۲،<br>۲۰۱۵،۲۰۱۳ ح ۲،۳۳۳ ح ۲           | 7786777.80                                                               |
|                                                                 | برشيه (المستشرق) ٢٠٠٤                                                    |
|                                                                 | بروكلمان (المستشرق) ۲۰۱ ه ، ۲۰۱۶ ح                                       |
| ت                                                               | ابن بري (من كبار النحويين) ٣٣٢                                           |
| ,                                                               | بريدة (الصحابي) ٢٢٨،١١٣                                                  |
| الترمذي (صاحب السن ) ٧ح٢٤٥،٢٦٢،                                 |                                                                          |
| ٠٤-٥١،٤٨،٥-٣٠                                                   | ابن بریدة (الصحابی) ۲۲۸ البزار (أحمد بن عمر ، أبو بكر ) ۲۲۸ بشر بن عاصم  |
| ۵۰۲۱۱۰۱۱۱۰ مرا۱                                                 | الراز (الحلم بن عمر - ابو پاتر)                                          |
| 61120712119                                                     | بشر بن عاصم ۲۲۸                                                          |
| (177-17.(10)(10)                                                | البزار (أحمد بن عمر ، أبو بكر ) ٥٨<br>بشر بن عاصم<br>أبو بشر ٢٦ - ١٧٤، ٣ |
| PV1)1/11)                                                       | الغوي ١٦١٥ح٣                                                             |

حلال الدين البلقيي = انظر البلقيي 1717 ا ابن جماعة ا جمال الدين القاسمي 127 الحال الكتاني 779 ابن جبي (اللغوي) TTT الحوز جاني ۷٥٦٢ الجوزقاني 771513177 ٠٣٧-٣٥ : ٢٣ : ٢٩ : ٢٦ جولدزيهر 373.44-773.47-13.47 ابن الجوزي ( أبو الفرج ) ١١٢،١١٠،٧١ – \$1107110077577 الجوهري (صاحب الصحاح) ٣٣٢

ح

أبو حاتم البستي 779:7577 ابن أبسي حاتم <111.141-1414111 0-7.00 الحارث بن أسد المحاسبي 711 الحارث الأعور Y . Y الحارث بن أبىي أمامة 711 ا الحازمي ( محمد بن موسي ) ۱۱۶،۳۴،۱۲۳ ا أبو حازم 240 الحاكم (النيسابوري) ٢١-١، ٩٧٠-١، <!TY()07()72()17</pre> 62-171617167-174 -19461414146144 PP1-1.7.4.7.4173 \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* 6704670167776777 

البر مذي الكبير ٥٥ ح ٨ التنوخي ( أبو القاسم ، علي بن المحسن ) ١٧٢ التيمي ( سليمان ، صاحب أنس ) ٢٣٤،٢٣٣ ابن تيمية ( الإمام المجدد ) ١٥٣،١٢٤

ث

ثابت بن موسى ( العابد الزاهد ) ۲۷۳ الثوري = انظر سفيان بن سعيد الثورى

ج

۲.۷ جابر الجعفى جابر بن زید (التابعی) £ Y جابر بن سمرة 77177498 جابر الأندلسي (صاحب البديعية) ٣٣٢ - ١ جابر بن عبد الله ( الصحابي) 64006174605 T09 ( T00 ( TYT جبر بن عتيك X O X جبير بن مطعم 144 ابن جريج 701677767798 جرير بن عبد الحميد 77198 جعفر بن أبسي طالب 1111007 أبو جعفر بن محمد الطيالسي 177 ~ بر بن نسطور الرومي ( الدي ر نضوا صحبته ) TOT

| Y 5 £     | الحسن بن دينار                              | 177              |
|-----------|---------------------------------------------|------------------|
| ***       | ابو الحسن الضائع                            | 1                |
| 1 4 4     | الحسن بن أبي طالب                           | 1                |
| 407:404   | <del>"</del>                                |                  |
| **1       | الحــن بن علي<br>المحــد ما الما أن         | 144.5544         |
| * * !     | الحسن بن علي الحلواني<br>و و ما النار اللحا | 7.0              |
| <b></b>   | الحسن بن محمد = انظر الحلال                 | 00               |
| X14:41X   | الحسن بن مكرم                               | ش) هه۳           |
|           | الحسن بن عبد الله بن عبيد الله بن أل        | من الأندلسي )    |
| 444       |                                             | ۲٥٦٥             |
| 7071707   | الحسين بن علي بن أبسي طالب                  | 77772            |
| Tii.ii.   | الحسين بن علي الكرابيسي                     | 71               |
| 707       | الحسين بن علي ( الحافظ )                    | 148              |
| 711       | الحسين بن فهم                               | ۰،۲۲۲،           |
| 1 7 2     | حصين (أحد الرواة)                           | ۱۰۷٬۱۰           |
| 77        | أبو حفص الكتاني                             | 617461786        |
| 71.       | الحكم بن العاص                              | (17m()0)         |
| 707       | حکیم بن حزام                                | 41444 148        |
| *****     | حماد بن زید ( التابعی) ۲۰ ح                 | *184*188         |
| ۸۹۲،۱-۸۹  | ا حماد بن سلمة ۹٤،۳۷،                       | (7.067.86        |
| ۲ح۳،۲۲،   | 701717                                      | (                |
| 7716714   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •     | ۲ ح ۶ ، ۲۰۰ ،    |
| ***       | حماد بن أبي سليمان                          | 775 '777'        |
|           | حماد بن عمرو النصيبي ( الكذا                | <b>***</b>       |
| ۱۳۰۶۰ (   | حمزة بن حبيب الزيات ( المقرئ ً              | Y19              |
| 707       | أبو حمزة بن عاصم المدني                     | و حامد ،صاحب     |
| 707       | حممة بن أبسي حممة الدوسي                    | 211              |
| ۲۷۰ح۳     | حميد ( أحد الرواة )                         | 7704171          |
| 177       | حميد الطويل                                 | 198              |
| اح٤، ٢٠٠١ | حميد الله (محمد) ١٧٠١٤                      | ۱۱۱۲ ح۲۱۱۲       |
| ۱۳۱٬۹٬۳۲  |                                             | 1789             |
| ۲۷۱       | الحميدي                                     | To. ( TO ) ( 1 V |
| بل        | ابن حنبل = انظر أحمه بن حن                  | ۱۲۲۲۲۲۱          |
| 1-11      | حنظلة بن أبى سفيان                          | 111              |
| -         |                                             |                  |

ابن حبابة حبان بن هلال ابن حبان 14611. ۵۱۷۷م 76772 حبيب بن حبيب حبيب بن مسلمة الفهري أم حبيبة ( امرأة عبيد الله بن جحث ابن حبيش ( أبو القاسم عبه الرحم حجاج بن أرطأة -حجاج بن الشاعر الحجاج بن الفرافصة ابن حجر (العسقلاني) Y 6 1 - 9 2 \* 17 . 6 1 1 1 1896181 ۱۹۰ ح۲ ، 111111 197619. 777 C 7 1 V 7276727 Y0 V ( Y 0 0 VY 4.7 V 1 a ابن أبي حدر د ا بن أبسي الحديد ( عز الذين أبو شرح لمهج البلاغة) حذيفة بن اليهان (الصحابي) حر مي ابن حزم 61400 حسام الدين القدسي الحمن البصري الحدن بن حفص النهروانى

أبو حنيفة (الإمام) ٩٤،٦٩ -٢٠٩،، | ابن خلدون 7007 ٣٠٧ - ٣٠٧،٢٦٦،٢٦٢٢ | خلف بن خليفة ( آخر النابعين موتاً ) ۲۸۰-۳۸۳(۳۰۷،۳۰۹ ابن خلکان 47177 أبو حيان الأندلسي ۳۳۳،۳۲۸ الحليل بن أحمد 444 ا آلحليل بن مرة 1777 الحليلي (أبويعلي) ٢٠٢،١٨٦ح٢٠٢٠٣ ÷ الخولي = انظر محمد عبد العزيز الحولي خالد الحذاء 40 V C A V خالد بن علقمة 709 د خالد بن معدان خالد بن مهر ان = انظر «خالد الحذاء» الدار قطبي خالد بن نزار الأيلي 778 : Y37 . Y £ 9 . Y £ 8 . 19 . خالد بن الوليد 707 الدار مي خر اشة 17711177711 777 ابن خروف (النحوي) 277 137117377071 خديجة بنت خويلد ( أم المؤمنين ) 6405 أبو دارود (صاحب السنن) ۲-۲،۸-۲، 700 ابن خز بمة 119-71771-00 1170710701111 -1196111461700 7276170 الحطابي (صاحب معالم الدن) ٢٠٢٠ 171117.6177 . 7 : 9 . 7 . . . . 1 7 7 17777177771777 أبو الخطاب بن دحية = انظر ابن دحية أبو داوود الطيالسي ( صاحب المسند ) ١١٧، الخطيب البغدادي ٢٠ - ٢٢ - ٢١ ، ٣٧ ، ١ ، ٤١ ، 7016177 (1784,18,48,18,08 داوود بن على الظاهري 271.. ٠١٢٨ ١٦٢ ح١١٨٢١٠ ا ابن دحية ( أبو الحطاب ، عمر بن الحــن ) 1774107617.6179 أبو الدردا. ( عويمر بن زيد ، الصحابي ) \*141-14761<del>-</del>1871 TVVIOT 4780677 . 671V ۳٤١،٣١٢،٢٦١ | ابن دريد 1728 الخلال ( أحمد بن محمد ، أبو بكر ) ١٨١٠ح ٥ | دغفل بن حنظلة الشيباني ( النــابة ) ٣٤٧ الحلال ( الحسن بن محمد ) ۱۷۲ | دوزي (المستشرق) T3. TT

| الرعيبي الأندلسي ٢٣٣٦:<br>رفيع بن مهران الرياحي حانظر «أبو العالية »<br>رقية ابنة النبي ( زوج عُبَان ) ٣٤٥                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| j                                                                                                                                                                                                                         | ذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| زائدة بن قدامة ۲۰۵۰،۳۰۲،۲۹۳،۱۶۹ الزبير بن العوام ۱۹۸،۷۲ امره ۱۹۸،۷۲ آبو الزبير ۱۹۸،۷۲ آبو زرعة الرازي ۲۰۱۰-۲۰۱۵ الزرقاني (محمد عبد العظيم) ۱۱-۲ الرزقاني (صاحب الشرح على الموطأ) ۲-۲ الرزكشي (الإمام بدر الدين) ۱۹۱۱-۲۳۲، | ذكوان (أحد الرواة)<br>الذهبي (الحافظ شمس الدين)<br>** 7ح٢١، ١١٠، ١١٠، ١١٠، ١١٠، ١٢٤، ١٦٠، ١٦٠،                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۱۳۳۲ مهران ۲۵۷<br>۲۵۷ الزمخشري ۳۳۲،۱۱۳<br>آبو الزناد ۲۴۷<br>الزهري (محمد بن مسلم بن شهاب) ۲۲،۱۲۲،۷۸                                                                                                                       | ۱۷۱م۳۱۸۰۳- ۱۷۶<br>۲۷۰،۲۳۱<br>الذهلي (محمد بن يحيسي) ۳۰۱،۲۵۷                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۷۱٬۶۱۲-۳٬۷۱۳٬۲۱۸<br>۲۳۴٬۲۱۹٬۲۱۸<br>۲۳۴٬۲۱۹٬۲۱۸<br>۲۰۱۲۱<br>زهیر بن حرب ۱۲۱-۲<br>زهیر بن عمد ۲۵٬۳۰<br>زیاد بن جاریة التیمی ۵۰<br>زیاد بن علاقة ۹۲۱-۲<br>زیاد بن غراق ۲۲۱-۲                                                | الرازي (الإمام فخر الدين) ١٣٠٥ أبو راشد الحبراني ١٣٠٥ رافع بن خديج (الصحابي) ١٦٦١ الرامهر مزي (صاحب المحدث الفاصل) ٢٠٦٠٠ ٢٦٢١ الرامهر مزي (صاحب المحدث الفاصل) ٢٠٤٠١ ١٦٢١ الربيع بن أنس ١٣٠٤ الربيع بن خشيم ١٣٠٤ الربيع بن حيوة |
| زید بن أسلم ۱۷۰ ۲۰<br>زید بن ثابت ۲۰ ۳۰ ۲۰ ۳۶ ۳۶ ۳۶                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

| 2 1 115 ACC                                      | زید بن حارثة ۴۰۴                                |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| أبو سعيد الخدري ( الصحابـي ) ٢٠ ٢-٢، ٢١،         | / 1                                             |
| (400(14)(4)                                      |                                                 |
| WYWY-( #09                                       | زید بن یشیع ۱۹۸                                 |
| سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل ( أحد العشرة         | زين الدين قاسم                                  |
| المبشرين بالجنة) ٢٥٧٠ ٣٥٢٠ ٣                     | زینب بنت مکی ۲۳۹                                |
| سعيد بن أبي عروبة ٩٤ ٢                           | <u> </u>                                        |
| سعيد بن أبسي مريم                                |                                                 |
| سعيد بن المسيب (التابعي) ۴،۷،٤۳،،۵،              | س                                               |
| ١٣١٦ / ١٦٧٢ / ١٢٠                                |                                                 |
| 177777777777777                                  | السائب بن عثمان بن مظمون ۳۶۸                    |
| TY9 (TYX (TO .                                   |                                                 |
| سعيد المقبري                                     | السائب بن يزيد الكلبي ٢٥٧،٣٥٦                   |
| أبو سفيان بن حرب ٢٦ح٣٥،٢٧٣،٥                     | الساجي ( أبو يحيى زكريا بن يحيىي )              |
| سفيان بن سعيد الثوري ٢ - ٢ - ٢ ، ٣٧ ، ٢٩ - ٣ ، . | ۰۸۲۰ م                                          |
| (41,47,47,44)                                    | سالم بن عبد الله بن عمر ( أحد فقهاء المدينــــة |
| *۲۲۱ح ٤ ، ۱۲۱۸ ح ۲ ، ۱۶۲۱ ،                      | السبعة ) ١٩٢ - ٥                                |
| 31127144774437                                   | سالم أبو النضر ٥٠                               |
| 737373737373737                                  | السخاوي ۱۹۷ ح ۲۰۲۰ ۳٤٠، ۲۵۳ ۲۵۳                 |
| 791679.67016781                                  | سرباتك الهندي ( الذي رفضوا صحبته ) ۳۵۳          |
| سفیان بن عیینة ۱۷۱،۱٦٤،۱۳۲،۱۰۹                   | أبو السمادات ( مبارك بن الأثير )                |
| * ۱۷۷ - ۲۰۱۷۰                                    | يو ـــات ( سورو پن ادمور )                      |
| ۱۹۹ ح ۱،۳٤٠،۴۳۶                                  | سعد بن طریف ۲۸۵،۲۲۹                             |
| <b>447.441</b>                                   | سعد بن عبادة الانصاري ٣٥٦،٢٤                    |
| السقطي (المفيد أبو البركات) • ٥ ٥ ح ٦            | سعد بن معاذ ۲۸۰                                 |
| ابن سلام = انظر عبد الله بن سلام                 | سعد بن أبسي وقاص ۱۶۹ ح۳، ۱۸۸ ، ۳۲۰،             |
| السلفي (الحافظ أبو طاهر) ٢٤٠،٥٦٠                 | 777.770.707                                     |
| سلمان الفارسي ۴۵۶                                | ابن سعد ( صاحب الطبقات الكبرى ) ١٤-١،           |
| ابو سلمة بن عبد الرحمن ٢٣٥                       | ۱۱۲۲ م ۱۲۲۲ م ۱۲۲۹ م                            |
| أبو سلمة (الصحابي) ٢٥٣،١٨٤،١٥٩                   | (11.61.961281                                   |
| أم سلمة أم سلمة                                  | _                                               |
| ا سليهان التيمي : انظر التيمي<br>ا ما ان نه حري  |                                                 |
|                                                  |                                                 |
| ·                                                | عيد بن جبير (التابعي) ۲۳۵،٤۳،۳۱،                |
| ا سليهان بن قيس اليشكري                          | 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7         |

| الشافعي (الإمام) ٢٠ح١١١١،١،١١٢،          | سليان بن مهران (الأعمش): انظر الأعمش     |
|------------------------------------------|------------------------------------------|
| (17) 77 () 77 () 77 ()                   | سمرة بن جندب (الصحابي)                   |
| 4 7 9 1 3 3 Y Y Y                        | السمعاني (عبدالكريم) ٧٠٠ ٢ ٢٤٤،١٧٤،٧١، ٢ |
| . 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. 4. | أبو سنان الأشجعي آ                       |
|                                          | سهل بن حنیف معاجع                        |
| (TET(TYR(T + A(T + T                     | سهلة بنت سهل (امرأة أبي حذيفة) ه ٢٥٥     |
| T4TAA(T0Y(T0)                            | سهیل بن أبی سالح ما ۱۹۳٬۱۸۵              |
| أبو شاة (رجل من أليمن) ٢٢ح١              | السهيلي ٣٣٢،١٧                           |
| شاه ولي أقة الدهلوي ١١٦ ح٢               | سويد بن مقرن المزنى ٣٤٧                  |
| ابن شاهین                                | سيبويه ٣٣٢                               |
| شبابة بن سوار ۲۴۹۴۲۶                     | ابن سيد الناس = انظر فتح الدين           |
| شبرنجر (المستشرق) ۳۷٬۳٤٬۳۳               | ابن سیرین (محمد) ۲۸٬۲۵ح۲،۷۸ح۷،           |
| 1244                                     | «172«1·4«A7«A7                           |
| شداد بن أوس ۲۷۳،۱۶۸                      | < 7 £ £ < 7 £ \$ 6 7 7 £                 |
| شعبة بن الحجاج ١٣٠٧٢،٦٩،٤                | 40.61-441                                |
| <174<177<171<5·4                         | السيف الآمدي ١٣٠٠-٢                      |
| <1Y1<174<17E<177                         | سيف بن عبر التبيعي ٢٦٦                   |
| ۱۹۲۱۹۲۱ ح۲ ، ۱۹۴۲                        | السيوطي ( جلال الدين ) ٢١ - ٢٢ - ٢١ - ٢١ |
| 470944760477474                          | (1-09/11911-11)                          |
| ۰۲۲-۲۲۱ ، ۲۲۹، ۲۲۹ ،                     | (1) (1) (1) (1)                          |
| **1                                      | ۳۱۱،۰۱۱،۲۱۱۶۱                            |
| الشعبي (عامر بن شراحيل) ٧٨،٤٧،٤٤         | ۱۱۱م۱۱۹۳۲۱۲۳۲ ع                          |
| 417417741-44AY                           | 131713 # 4317 \$ 317                     |
| 71.614.                                  | \$ (1771)7710041                         |
| الشعراني ٢٠٧                             | (14 · 6 12 1 A 7 6 1 VV                  |
| شریك ۲۷۳٬۱۶۸                             | **************************************   |
| ، ابن شهاب 🖚 انظر الزهري                 | · * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  |
| أبو شهاب ١٨٤                             | 777(12710                                |
| الشوكاني ٢٠٧                             | _                                        |
| ابن أبي شيبا ١١٧                         | ش                                        |
| ابو الثيخ ١١٧                            | -                                        |
| الشيرازي (يوسف بن أحمد) هوج٧             | الشاطبي ( اسب الموافقات ) ۲۹۷            |
| <del>-</del>                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |

الطبر آني 114640 الطبري (شيخ المفسرين) ١٥-٣١٦٢-١، 1.76120. الطحاوي 114 ابو الطفيل (عامر بن واثلة الكناني) ٢٧٦ح٣، 70V67086199619A ا طلحة بن عبيد الله ( أحد العشرة المبشرين مالحنة) 707677189 7-98 ۱۰۲ح۱۱۹٬۲۲ح۱۴۲، | الطیالسی = انظر ۸ أبو داوود » ابن الطيب 777

عائشة (أم المؤمنين) ١٨٨ - ١، ٥ ٢٩ - ٣، < 709 ( 700 ( 71 · ( 7 · 7 777-77E عائشة بنت عجرد TOK عامم الأحول 709 عاصم بن ضمرة **YX 4 7 X 4 7 Y** أبو العالية (رفيح بن مهران) م٠٥-٣٠ عبادة بن الصامت ( الصحابي ) ۲۵۰، ۹۶ ابن عباس (عبد الله) ۱۵ - ۲۰،۳ ج ۳۰،۳ م (11861.9687671 4170417V417Y 171717177177 · 704 · 700 · 747 · 777 r79-777 779

أبو مالح 7706197 الصريفيتي (أبو محمد) 77 صدقة بن موسى اللقيقي Y • Y صفوان بن سليم 101 ابن الصلاح (أبو عمرو) ٢٠-٢، ٢٣، \* 3 27 7 3 0 8 3 7 8 7 7 1 3 ٩٨٠٨٦ح١٠١٠٢ طلحة بن عمرو 471 - 1 3 A313 + 17 17V < 14 . < 1 VY < 1 7 0 < 1 7 Y TOT: TYT: TOT الصنعاني - انظر عبد العزيز بن عمر 227

الضحاك بن مزاحم الهلالي ٤٧ ابن الضريس = انظر محمد بن أيو ب ابن موسی ضهام بن ثملبة ( الصحابـي) 401 الضياء المقدسي ( محمد بن عبد الواحد) ١٩١٩ - ١

#### ط

أبو طاهر السلفي – انظر السلفي طاووس بن کیسان ۲۹۳۰،۲۳۰ أبو العباس الحلبسي

| عبد الله بن أبي أو في ٣٥٧٤٧٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | آبو المباس القر <b>طبي = ا</b> فغار القرطبي ﴿                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| عبد الله بن جحش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                            |
| عبد الله بن جزء الزبيدي ٣٠٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                            |
| أبو عبدالله ( الحاكم ) = انظر الحاكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ابن عبد البر (يوسف بن عبد الله) ١٢٠ ا                                      |
| النيسابوري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 67714-6140                                                                 |
| عبد الله بن الزبير ٢٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 404(421140                                                                 |
| عبد الله بن سعيد بن العاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ابن عبد الحكم (المؤرخ) ١٣٦                                                 |
| عبد الله بن سلام ۲۰۳،۲۰۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                            |
| عبد الله شداد ۲۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عبد الحميد (محيى الدين) ١ ٥٠٥٥                                             |
| أبو عبد الله الضرير – انظر محمد بن أحمد المؤمل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عبد بن حميه                                                                |
| عبد الله بن عباس = انظر ابن عباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | عبد الرحين بن الأشعث ٣٤٧                                                   |
| عبد الله بن عبد النبي ( الحافظ الفقيه أبو موسى)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الرحمن بن حرملة ٤٣                                                     |
| ٠٠٠ ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عبد الرحمن بن زيد بن أسلم ٢٩٢،٢٦٥                                          |
| عبدالله بن أبي عبدالله ١٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عبد الرحين بن عوف ١٤٩ - ٣٥٢ ١                                              |
| عبه الله بن عبد المطلب ( و الد الرسول ) ۳۶۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عبد الرحمن بن غم                                                           |
| عبد الله بن عمر بن الحطاب = انظر ابن عمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | عبد الرحمن بن القاسم ٧٠٥ - ٢                                               |
| عبد الله بن عمرو بن الغاص ۲۱-۲۲،۲۲،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد الرحمن بن مهدي ٢ - ٢٠٩،٥٨،١                                            |
| ***************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠١ح١٨١٥٤)                                                                  |
| عبد الله بن أبسي الفتح الغاسي ١٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ·                                                                          |
| عبد الله القادسي ٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | T_T77 ( T 0 T ( T 2 T                                                      |
| عبد الله بن كعب بن مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عبد الرحمن ( مولی أم بر ثن ) ۲۳۰                                           |
| عبد الله بن المؤمل ٢١ عـ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عبد الصبد صارم ٢٤٦٢                                                        |
| عبد الله بن المبارك ٢٩-٤، ٩٨-١،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد العزيز بن جعفر الحريري ٧١ح٢                                            |
| (*1)(\TT()*4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | عبد العزيز بن صهيب ٢٣٠                                                     |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عبد العزيز بن الصنعاني ٢٠١                                                 |
| عبد الله بن مستود (الصحابي) ۲۰۸٬۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | عبد العزيز بن قرير ٢٠٩                                                     |
| AYY - 3 Y - 1 Y Y Y - 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 3 Y - 7 | مبد العزيز  بن محمد الداوودي                                               |
| A370727                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | عبد الكريم بن أبي العوجاء ( الوضاع ) ٢٧٠                                   |
| TYT: TYT: T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عبد الكريم بن أبي العوجاء (الوضاع) ٢٧٠<br>عبد الله بن أحمد بن حنبل ٢٢٤،١٠٢ |
| عبد الله بن معاذ العنبري ٢١ اح٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | عبد الله بن إدريس                                                          |
| أبو عبد الله بن منده = انظر ابن منده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | عبد الله بن أنيس ٢٥٨،٥٤                                                    |

|                                           | عبد الله بن وهب عبد الله بن                                  |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| السراقي ( الحافظ ، صاحب الألفيــة في علوم | 711 No. 1 - 51 No.                                           |
| الحديث) ٥٩ ح ١، ١٢٥، ١٩٩ ح ٣٠،            | عبد المطلب ( بن هاشم ) ۲۹۷                                   |
| 707(170/1)707                             | عبد الملك بن حبيب ( الفقيه الأندلسي )                        |
| ابن العربسي ( أبو بكر ، القاضي ) ٨٤٠ ح٢،  |                                                              |
| ۲۰۰                                       | ۱۹ ۹ م ۲ ۹<br>عبد الملك بن أبسي سليبان                       |
| عروة بن الزبير ۴۹                         | عبد الملك بن ابني سليهان<br>عبد الملك بن قريب = انظر الأصمعي |
| ابن عساکر (صاحب تاریخ دمشق) ۲۲۰           | and alltha                                                   |
| العسكري (أبو أحمد) * * * ٢٥٢ ح            | 111 1 5                                                      |
| أبو عصمة ( الوضاع ) = انظر نوح بن مريم    | *. 1 N 1 a                                                   |
| عفير بن معدان الكلاعي                     |                                                              |
| عقبة بن عامر موسم                         | ( )=11 \                                                     |
| ابن عقدة *٧٧ح٦                            | / · • • • • • • • • • • • • • • • • • •                      |
| عكاشة بن محصن                             |                                                              |
| عكرمة بن ربيع التيمي ٢٠٦                  | \(\text{record}\) \(\text{record}\)                          |
| عکرمة بن عمار ۲۹۲،۳۸                      |                                                              |
| ابو العلاء بن عبد الله بن الشخير ١٩٨      | 837.769                                                      |
| العلاثي (الحافظ) *۱۸۰ ح۲،۱۹۰،             | عبيدة بن عمرو ( السلماني المرادي ) ٢٠٦٠                      |
| 770                                       | أبو عبيدة معمر بن المثنى ١١٣                                 |
| علقمة بن وقاص ۴ م، ۲٤۲،۲۰۰،۱۵۰،           | عبيد الله بن جحش                                             |
| علم الدين الفلاني ٢٠٠٤                    | عبيد الله بن أحمد الصير في                                   |
| علي بن الجعد ٩٦                           | عبيد الله بن عبد الله (التابعي) ه ١ ح ١                      |
| علي بن جعفر بن خالد ۴                     | عَمَانَ بن أحمد الساك ٢١٩،٢١٨                                |
| علي بن خشرم ١٧٥،١٧٠                       |                                                              |
| علي بن رافع ٢٠١                           | عثمان بن أبيي شيبة ١٥٦٥ ح ٢٥٧٠٢                              |
| علي بن سالم الاصبهاني ١٢٢                 | عثمان بن عفان ۱۸۹،۶ م                                        |
| علي بن سعد العسكري ٧٥-٢                   |                                                              |
| علي بن أبي طالب ۴۰،۳۰ ح، ١٧٨،١٠٤،         | عَمَان بن عسر ۲۱۹،۲۱۸                                        |
| V-7>A-7>7/7>/17>                          | أبو عثمان النهدي ١٧٨٠ح٣                                      |
| 77. (708 (77. (T)A                        | عثمان بن الحيثم ( أبو عمرو )                                 |
| علي بن عاصم ۴۳                            | العجلي ١١٠                                                   |
| علي بن عبد الله بن عباس                   | ابن عدي                                                      |
|                                           |                                                              |

٣٣٢ أعمرو بن شمر Y + Y أ عمرو بن العاص ۲۲ ۲ YOX ٢٥٥٧ } أبو عمرو بن العلاء 227 أبو عوانة الاسفراييي 17119 ا عوف 377 ابن عون الثقفي 70717717707 عون بن عبد الله 140 عياض ( القاضي ) 6 £ 4 6 £ £ 6 Y 7 Y . 1 . . . 4 . العيزار بن حريث 7 . 7 عیسی بن عمر 227 44 ا ابن عيينة = انظر سفيان بن عيينة

غياث بن إبراهيم النخعي ( الوضاع ) X7X

٣٦٣،٣٦٢ ) ابن فارس (أحمد) 227 فتح الدين بن سيد الناس 2744 1-440 الفتي ٣١٦ع / فخر الدين الرازي = انظر الرازي ۱۶۹ | الفراء (یحیمی بن زیاد الدیلمی) ، ۴-۳۲،۳ فرات بن زيد الليثي ( الصحابي ) 277 ٢٤٧،٢٤٦ | أبو الفرج بن الجوزي = انظر ابن الجوزي Y . Y

على بن مبارك الأحمر على بن المحسن التنوخي ( أبو القاسم ) = انظر | أبو عمرو الصنعاني = انظر عبد العزيز بن عمر التنوخى على بن المديني ۲۲۲،۱۸۳،۱۸۱،۱۹۶ عمرو بن عثمان على بن معبد (الرقي) أبو علي النيسابوري ( شيخ الحاكم ) = انظر النيسابوري ابن علية (إساعيل إبن إبراهيم) ٣٧،٢٨، 701677068. العاد بن كثير = انظر ابن كثير عمران بن حصين ( الصحابي ) ٣٢٦، ٢٩٤، 4542 عمر بن الحسن ( ابو الحطاب = انظر ابن دحية ) عمر بن الخطاب ۲۹، ۲۹، ۵، ۵، ۵، و، عیسی بن یونس (10.(147,47)41) 60-194618966-148 77. CT { 0 C T T T C T T . · \$4.44-44.42. ابن عمر \* 11 - 17 + 17 + 17 1 \* · 77 197 179 178 (404(40164.0)41 عمر بن عبد ألعز بز 19768468644 عمر بن موسی 4-4. عمرو بن أمية الضمرى أبو عمر الحدلي عمرو بن دینار ۵۰ ۲۲۷،۲۲۱،۲۲۷ کو ممرو بن شرحبيل عمرو بن شعیب ۲۱ - ۲۸ ۲ - ۲۹ از فرقد السبخی

| القمنبي (عبد الله بن سلم) أبو قلابة (عبد الله بن زيد) قيس بن أبي حازم ابن القيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فرنكل (المستشرق)<br>فضالة<br>فضالة<br>الفضل بن دكين (أبو نعيم)<br>۳٤٠،١٩٤<br>أبو الفضل بن طاهر المقدسي                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الكتاني (صاحب التراتيب الادارية) ١١٥٥ الاح٣ الكتاني (صاحب التراتيب الادارية) ١٩٥١ المعتمر الم | أبو القاسم الأزهري أبو القاسم الأزهري الو القاسم التنوخي = انظر التنوخي القاسم بن سلام = انظر «أبو عبيد» أبو القاسم الشير ازي القاسم بن محمد بن أبي بكر ١٧٤ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ ١٩٥ |
| ل المستشرق ۱۰۳ ( هنري ) المستشرق ۱۰۳ ( المبتشرق ۱۰۳۰ ( ۱۰۲۰ ۱۰۲۰ ۱۰۲۰ ۱۰۲۰ ۱۰۲۰ ۱۰۲۰ ۱۰۲۰ ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۲۲۹،۲۲۸،۲۳۰،۲۲۹  ۲۵۱،۳۲۱،۳۲۰،۳۱۹  ابن قتیبة  قتیبة بن سعد  القرضي  القرضي  القرضی  القرطبي (أبو العباس)  تسامة بن زید  آبو قطان  ۱۲۲۹  ۱۲۲۹  ۱۲۲۹  ۱۲۲۹  ۱۲۲۹  ۱۲۲۹                                 |

| عمد الحضر حسين (شيخ الأزهر الأسبق)            | ٠٤-٩١٠        |
|-----------------------------------------------|---------------|
| ۶۳۳۲                                          | (17761        |
| أبو محمد الحلال = انظر الحلال                 | -1976)        |
| محمد بن رافع ۸۹ ۳                             | 474747        |
| محمه زبير الصديقي ٢٤-٥،،٣-٥                   | 178417        |
| محمد بن زیاد ۲٤۰                              | c#11c7        |
| محمد بن زید ۲۴۲                               | 178767        |
| محمد بن السائب ( و الد هشام الكلبي ) ۴٤٧      | <b>477-47</b> |
| محمد بن سعدان المقرئ الضرير عمد بن سعدان      | 404           |
| محمد بن سعید بن حسان ( الوضاع ) ۲۷۰ - ۳       | 777           |
| محمد بن سيرين = انظر ابن سيرين                | 14461.        |
| محمد بن شجاع الثلجي ٢٦٥                       | 178.          |
| محمد بن طاهر المقدسي                          | ه ه ح ۷       |
| محمد بن الطيب = انظر الباقلاني                | 4 8           |
| محمد بن عبد القدوس ( المقرئ ) ۲۵۸             | 114411        |
| محمه بن عبد الله الحاكم حالظر الحاكم          | 177           |
| عمد بن عبد الله المعافري ( ابن العربـي ) 🕳    |               |
| انظر ابن العربـي                              | 781.78        |
| محمد بن عجلان ۱۸۲                             | 710           |
| محمد بن علي ( أبو جعفر الباقر ) ٢٧            | ۲۷۱           |
| محمد بن علي ( أبو العرسي ) = انظر «ابوالنرسي» | الضرير)       |
| محمد فزاد عبد الباقي ٥-٢                      | 70.           |
| محمد بن کثیر ۲۰۳،۱۸۱                          |               |
| محمد بن مسلمة                                 | ۱۳۰ح          |
| محمد بن موسى الحازمي = انظر الحازمي           | ، ۱۳۸۹        |
| محمد بن موسى العنزي ( أبو موسى ) 🔭 ۲۶۱        | 118           |
| محمد بن يحيى الذهلي = انظر الذهلي             | 4.6           |
| محمه بن یحیمی الواسطي ۲۵۰                     | Y A a 6 # £   |
| ۷۰۷                                           | ۲۲ح۸          |
| محمود بن الربيع ٣٥٢،٣٤٧،١٣٧                   | 414           |
| مرة الطيب ٢٠٧                                 |               |
| · •                                           | 1             |

مالك بن أنس 106406646127 3776117711 1110117317113 44864416419 7276721677Y YOS CYON CYEN 781672 77. 77744046401 مالك بن عرفطة مأمون بن أحمد الهروي ابن المبارك (عبد الله) ، ، ، ، . المتتمى الهندي ابن متویه ( إبر اهیم بن محمد ) المثني بن الصباح مجاهد بن جبير (التابعي) ٢٩، ٤ مجد الدين بن الأثير = انظر ابن الأثير أبو مجلز ۽ 22 محمد بن إبر أهيم التيمي محمد بن أحمد العياضي محمد بن أحمد المؤمل ( ابو عبد الله ال محمد بن إسحاق = انظر ابن إسحاق محمد بن أسلم الطوسي محمد بن أيوب بن يحيمي بن الضريس محمد بن بحر الأصبهاني محمد بن بشار محمد بن الحجاج اللخمي محمد بن الحنفية محمه بن حنبن

محمد حميد الله = أنظر حميد الله

| ظر الـقطى           | اللفيد (أبو البركات) = ادّ | ١٥٦١                                    | المرداسي الأندلسي            |  |
|---------------------|----------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|--|
| Y-Y78               | مقاتل                      | 174,114                                 | ً<br>ابن مردویه              |  |
| _                   | المقريري (صاحب الحطط       | 771                                     | مروان بن الحكم               |  |
|                     | مكحول (عالم أهل الشام)     | 1 7 0                                   | المروزي                      |  |
| 9860967-04          | مكي بن إبر اهيم البلخي ``  | *****                                   | المزي                        |  |
| 771                 | مناظر أحسن كيلاني          | <b>*</b> 10.*                           | مسروق بن الأجدع              |  |
| ۱۱۱ <i>٦</i>        | المناوي                    | مسعود                                   | ابن مسعود = انظر عبد الله بن |  |
| T17477              | ابن منده (أبو عبد الله)    | ודקד                                    | أبو ممعود الرازي             |  |
| ١٥٥٩                | ابن منده ( أبو القاسم )    | 11177143                                | ملم (صاحب الصحيح)            |  |
| 1777                | المنصور (الحليفة)          | ·117·117·11                             | • <b>• •</b> • • \           |  |
| 77178               | منصور بن زاذان             | (177(171()                              | · • •       V                |  |
| Y                   | أبو منصور الشنابزي         | (104-101(1)                             | 116170                       |  |
| 784678767514        | منصور بن المعتمر ۲۵،۲٤     | * 1 1 4 * 1 1 0 * 1 1                   | 77134                        |  |
| 188                 | المنهال بن عمر و           | -1776 -197                              | - ( 141                      |  |
| *****               | المهدي ( الخليفة )         | ٠١٧٢،٤٧٢٦،                              | 777.770                      |  |
| 7770                | أبو المهزم                 | 744 ( 74 X ( 70 )                       | * 6 7 % \$                   |  |
| 140                 | موسی بن إسهاعیل            | 1717                                    | مسلم بن خالد الزنجي          |  |
|                     | أبو موسى الأشعري           | 1 🗸 🗸                                   | أبو مسهر                     |  |
| نه بن عبد الغني ) = | أبو موسى ( الحافظ عبد الله | أبو مسهر أبو مسهر المساغي عمر ١٧٧ م     |                              |  |
| •                   | انظر عبدالله بن عبد        | مطرف بن عبد الله بن الشخير ٢٩٦ هـ ٢٠    |                              |  |
| 140114440           | موسی بن عقبة               | **.                                     |                              |  |
| 144                 | موسی بن هارون              | ****                                    | معاذ بن جبل                  |  |
|                     | ••                         | · 7 2 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | معاوية بن أبسي سفيان 🕟       |  |
|                     | ن                          | 77.                                     |                              |  |
| Y-*Y*               | نائل بن نجيــح الحنفي      | 7 • 7                                   | معقل بن يسار                 |  |
| 186                 | ناجية                      | ۸,۲                                     | معلی بن هلال                 |  |
| 4544                | فاصر الدين الأسد           | · * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | معمر بن راشه ۱۷۱،۵۱          |  |
| 171170117           | قافع ( مولی ابن عمر )      | 781                                     |                              |  |
| *******             |                            | 4544.                                   | معن بن زائدة الشيباني        |  |
| ****** * ***        |                            |                                         | ابن معین = انظر یحیمی بن مع  |  |
| ***                 | النجيب                     | 7-7166                                  | المفيرة بن شعبة              |  |

| هاشم ( من أجداد النبي ) ۴ ؛ ۴                                | نجيح السندي ( أبو معشر ) ٣٤١           |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| هبة ألله بن سلامة ١١٤                                        |                                        |
| هبة الله بن عبد الوارث الشير ازي ٦٦                          | 171100                                 |
| ابن مدبة ٢٣٦                                                 | ابن الندم ۳٤٣،٣٣٩،٦                    |
| الهروي (عبر بن أببي سعد) ٧١ح٢                                | أبو النرسي (محمد بن علي ) ٥٥٥٥ ه       |
| أبو هريرة (٥، ٢٠ ح٢ ٢٢٢ ح ٢٨٢١)                              | نزارين عبد العزيز ٧٥-٢                 |
| (77,77 (77 - 7)                                              | النسائي (صاحب السن ) ١١٦٠١١٠٠٤٨        |
| <1Y7<174<17.<104                                             | <1Y+<114<11A                           |
| 3 1 - 7 1 2 7 1 2                                            | ۱۹۲ ح۰ ، ۱۹۳                           |
| . 7 2 7 . 7 7 0 . 7 7 2 . 7                                  | ~                                      |
| · 717 - 717 - 717 3                                          | النضر بن شميل المازني ١١٣              |
| 107 ) 707 ) 057573                                           | النصر بن مطرف ٧٢                       |
| 777-704:702:777                                              | التمان بن عبد السلام ١٨٦               |
| هشام الضرير (النحوي) ٣٣٢                                     | النمان بن مقرن المزني ٣٤٧              |
| هشام بن عبد الله ۲۳۸                                         | نعیم بن حماد ۱۲۷٬۲۰۰۰                  |
| هشام بن عروة ٢ ٥٠ ٤                                          | نعيم بن سالم                           |
| هشام بن محمد بن السائب الكلبي ٣٤٣،                           | أبو نعيم = انظر الفضل بن دكين          |
| TEX (TET                                                     | نوح بن مريم ( أبو عصمة ، الوضاع ) ٢٦٤  |
| ابن هشام (صاحب السيرة) ٣٠ - ٣٠                               | نور الدين علي الهيشمي 4 ع              |
| _                                                            | <b>ن</b> ور الدين محمد بن سعيد زنكي ٧٣ |
| هشیم بن بشیر ۸۹٬۳۷ - ۱۷۶ه ۱۷۲ - ۳۶۰ مشیم بن بشیر ۳۴۰٬۱۷۳،۱۷۵ | نولدكه (المستشرق) ۲۷۰ - ۱              |
| هام بن منبه ۱۲-۱۱۲-۱۳۳۳                                      | التووي ۱۲ح۱،۱۱،۴۶۷ح۳،۹۷۰               |
| Tro(r1(rr                                                    | (107(101(17)(11)                       |
| هام بن منده ۲۱ ح ۵                                           | (                                      |
|                                                              | ************************************** |
|                                                              | النيــابوري (أبو علي ، شيخ الحاكم )    |
| ,                                                            | 1514.                                  |
| أبو وائل ۲٤٦،۲٤٠                                             |                                        |
| واصل الأحدب ٢٤٦،٢٢٨                                          | A                                      |
| ابن واصل السدوسي ٧٥-٢                                        | هارون الرشيد ٣٤٠                       |

| يمى بن سميد الأنصاري ٢٠٧٥،٠٠٠ ٣٣٤   | الراقدي ٣٤٠٠٣٣٩، كيم                    |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| يسى بن سميد القطان ٢٧٠ ١٨٠٤ ع ٢٤٦٠٥ | £ 7186717                               |
| 44+6414                             | ابن الورد ( المستشرق اهلورد ) ۲۰۰۰ ،    |
| یسی بن عتیق ۲۰ ۴                    | د ۱۳۸۰                                  |
| يىن بن أبى كثير ١٨٤                 |                                         |
| يى بن الليمان ٣٧                    | وستنفله (المستشرق) ۲۷۳ ع                |
| یسی بن ممین ۵۷۷۰ ۱۹۴۳،۱۰۹،۳         | وكيع بن الجواح ١٨٠،١٣٢ ع                |
| ۲۷۱ح۲۱۹۳،۲                          | T1.61-Y1.0                              |
| ٠٤ - ٢٦٦ ، ٤ - ٢ ٢٠                 | الوليد بن مسلم ۱۷۲، ۱۷۲۰ ح ۱۷۷۱         |
| <b>*********</b>                    | 78.6189                                 |
| یسی بن و ثاب ۲۰۶ ح ۱                | أبو الوليد ٢٦٩ ع                        |
| يمي بن يحيى النيسابوري ١٩٨٦         |                                         |
| يه بن أبي حبيب ١٩٨                  | ابن وهب ۲۴۰٬۶۰۱ یر                      |
| يه بن عبد الله بن أبسي بر دة ٢٠٩    | 2                                       |
| ید بن هارون ۸۹ م ۱                  | ي                                       |
| قوب بن إبر اهيم بن سعه ٢٣٠٦٢        |                                         |
| قوب بن أبي شيبة ١٨٢                 | ياقوت (صاحب معجم البلدان) ٤٥ح٢،٧٥ ﴿ يُا |
| و يعل الحليل – انظر الجليل          | یحیمی بن حسان ۲۱ آب                     |
| و يعلى الموصلي 🔹 🕶 ه                | یحیمی بن حکیم ( أبو سعیه ) ۲۵۲،۲۵۲ او   |
| ن أبني يعل ٢٦٥                      |                                         |
| ست المش ۲٬۳۸٬۳۷ عر۲٬۷۲۴ج            |                                         |
| نس بن يزيد ٢١٩٠٢١٨                  | 1                                       |
|                                     |                                         |

رَفْعُ معبد (لرَّحِلِي (النِّجْنَ يُّ (سِّكْنَر) (النِّر) (الِفِود وكرِس

## فهرس الموضوعات

الاهداء ه الاهداء كلمة المؤلف للطبعة الثالثة ز – ح المقدمة ط – ن

الباب الاول ــ تاريخ الحديث ١ ــ ١٠٤

## الفصل الأول الحديث والسنة واصطلاحات أخرى ٣ – 14

الحديث والسنة: بعض الفروق الدقيقة بينها لغنة واصطلاحاً  $\gamma$  سادة «الحديث » ووضوح معنى الإخبار فيها  $\gamma$  ساطلاق «الحديث » على ما يقابل «القدم » ه وضع النبي الأصول لما اصطلحوا فيا بعد على تسميته «بالحديث »  $\gamma$  عرف العرب السنة كما عرفوا نقيضها وهي البدعة  $\gamma$  سالمدينة هي دار السنة  $\gamma$  سن أحدث في السنة حدثاً فعليه لعنة الله  $\gamma$  سن الأمور محدثاتها  $\gamma$  التشبه بالسلف الصالح ضرب من التأسي بالسنة النبوية  $\gamma$  أكثر المحدثين على ترادف الحديث والسنة  $\gamma$  .

الحبر والأثر : تسمية ما جاء عن النبي ﷺ « حديثاً » لتمييزه عن « الحبر » الذي جاء عن غبره ١٠ ــ والترادف أيضاً بـــن الحبر والأثر ١١ ــ الموقوف

والمقطوع روايتان مأثورتان كالمرفوع ١١ – اصطلاحات للتفرقة بــين الحبر والأثر ١١ .

الحديث القدسي : ١١ – لا يشبه أسلوبه أسلوب القرآن ١١ – مثاله ١٢ – طريقة كل من السلف والحلف في تصدير الحديث القدسي ١٢ – التمييز بين القرآن والحديث القدسي وغير القدسي ١٣ .

## الفصل الثاني حول تدوين الحديث ١٤ ــ ٤٩

معرفة العرب للكتابة قبيل الاسلام ١٤ – أسباب قلة الكتابة في حياة الرسول عليه الصحف المكتوبة في عهد النبي صلى الله عليه وسلم ٢٣ – صحيفة أبي هريرة لهمام بن منبه ٣١ – موقف المستشرقين من تدوين الحديث ٣٣ – عصر أبي هريرة لهماء الراشدين ٣٩ – عصر التابعين ٤١ – عصر أتباع التابعين ٤٨ – المتأخرون عن عصر الرواية ٤٩ .

## الفصل الثالث الرحلة في طلب الحديث ٥٠ ــ ٧٧

الطابع الاقليمي في نشأة الحديث ٥٠ – الرحلة في طلب الحديث ٥٣ – أثر هذه الرحلات في توحيد النصوص والتشريعات ٥٧ – التشدد في الأسانيد ٢٠ – الرحلة للمتاجرة بالحديث ٢٢ – لم يكن المتاجرون بالحديث دائما من الوضاعين ٥٦ – مقاومة المتساهلين بالحديث ٧٧ – المدلسون في الحديث تباهياً ورئاء الناس ٦٩ – الجهل بالتاريخ دليل قاطع على الكذب ٧٠ – ورع المحدثين احتساءاً لوجه الله ٧١ – آداب المحدثين ومناهجهم في التربية والتعليم ٧٢ .

## الفصل الرابع دور الحديث وألقاب المحدثين ٧٣ – ٧٨

دور الحديث وأثرها في الرحلة والطلب ٧٧ - ألقاب المحدثين : المسند والمحدث والحافظ ٥٧ - غلو الناس في الحفاظ ٧٧ - استعانة الحافظ على حفظ الحديث بكتابته ثم محوه ٧٨ - العدد الذي يشتر ط حفظه لمن يلقب بالحفاظ يتردد بين مئات الألوف وعشراتها ، وتعليل ذلك ٧٩ - اشتراط الحفاظ التعمق في العلم ، لا مجرد الاكثار من الرواية ٨٠ - رواية الحديث باللفظ ٨٠ - تصحيح بعض الصحابة ما كانوا يسمعونه من تغير اللفظ النبوي ٧٨ - موقف التابعين وأتباعهم من أداء الحديث باللفظ ٨١ - لأهل الحديث لغة ، ولأهل العربية لغة ٣٨ - شروط لا بد منها لرواية الحديث بالمعني ٣٨ - اللحن في الحديث كذب على رسول الله ٨٤ - لغة الصحابة السليقة ، فلهم رواية الحديث بالمعني ٤٨ - التشدد في روايدة الحديث بالمعني في المرفوع دون سواه ، ومناقشة مذا الرأي ٨٥ - تقييد الرواية بالمعني بألفاظ تدل على الحيطة والورع ٨٦ الحديث وحذف بعضه وتقطيعه ٨٦ - ضعف الرحلة في طلب الحديث وبدء التساهل في أدائه وروايته ٨٧ - لغة المحدثين لغة فذة في النقد والتحليل ٨٧ .

## الفصل الخامس تحمل الحديث وصوره ۸۸ – ۱۰۶

أولاً : السماع ، وهو أعلى الصور وأقواها ٨٨ – قول الإمام أحمد : «حدثنا وأخبرنا واحد» ٨٨ – الأكثرون على تقديم لفظ (سمعت) على سائر ألفاظ التحمل ٨٩ – ثم بتلوها (حدثنا وحدثني) ٩٠ – ثم (نبأنا وأنبأنا) ٩١ – التشدد مع المدلسين ورفض حديثهم إلا أن يقول قائلهم :

( عدثني ) أو (سمعت ) ٩٢ – أضعف هذه العبارات (قال ) أو ( ذكر ) من غير ( لي ) لأنها توهم التدليس ٩٢ – إنما الخلاف في هذه الألفاظ بين نقاد الحديث في استعالها من جهة العرف والعادة ٩٣ .

ثانياً : القراءة ، وتسمى عرضاً ٩٣ — وهي دون السماع ، على الأرجح ٩٣ — العبارات التي تقيد بها القراءة ٩٥ .

ثالثاً : الاجازة ٩٥ ــ اعتراض ابن حزم عليها وعدها « بدعة غير جائزة » و ٩٠ ــ بعض الصور المقبولة من الاجازة عند الجمهور ٩٦ ـــ الأرجح مساواة الكتابة للنطق في الإجازة ٩٦ .

رابعاً : المناولة ٩٧ ــ تعدد صورها وتفاوتها وغلو بعضهم في « المناولة مع الاجازة » ٩٧ .

خامساً : المكاتبة ٩٧ ـــ اشتراط بعض العلماء اقترانها بالاجازة ٩٨ ــ غلو الذين رجحوا المكاتبة المقرونة بالاجازة حتى على السماع نفسه ٩٨ .

سادساً: الاعلام ٩٩ ــ الاجازة مفهومة من الاعلام ضمناً وإن لم يذكرها الشيخ صراحة ٩٩ ــ منع الرواية بالاعلام إن لم يسمح الشيخ لتلميذه بها ، واعتراض القاضي عياض على هذا المنع ٩٩ ــ الظاهرية ورأبهم في هـــذا المنع ١٠٠ .

سابعاً : الوصية ، وهي صورة نادرة من صور التحمل ١٠٠ – فيها شبه من الاعلام وضرب من المناورة ١٠٠ – اعتراض ابن الصلاح على هذا التشابه ١٠١ – الوصية بالعلم كالوصية بالمال ، تلتزم فيها عبارة الموصي ١٠١ .

ثامناً: الوجادة أخذ العلم من صحيفة من غير سماع ولا إجازة ولا مناولة الماع عبارات لا يجوز استعالها في الوجادة لان فيها تدليساً وإيهام السماع ١٠١ – لولا الوجادة لانسد باب العمل بالمنقول ١٠٣ – دليل مأثور على جواز العمل بالوجادة ١٠٣ – ثقة المكلف بأن ما وصل اليه علمه صحت نسبته العمل بالوجادة ١٠٣ .

صور الأداء امتداد لصور التحمل ، لأن المؤدي إلى من دونه كان متحملاً حديث من هو فوقه ١٠٤ .

## الباب الثاني ــ التصنيف في علوم الحديث ١٠٥ ــ ١٣٨ الفصل الأول علم الحديث رواية ودراية ١٠٧ – ١١٤

علم الحديث رواية وعلم الحديث دراية ١٠٧ – أحوال الراوي وأحوال المروي ١٠٨ – معنى قبول الراوي أو المروي ومعنى ردها ١٠٨ – عنايتنا بحفظ كتب الرواية ليست شيئاً إن لم تكن مقترنة بعلم الحديث دراية الماحث المتعلقة بعلم الحديث دراية وتنوعها في نشأتها الأولى ١٠٨ – انطواء تلك المباحث جميعاً تحت اسم واحد هو علوم الحديث ١٠٩٠.

كلمة عن أهم تلك العلوم: ١ – علم الجرح والتعديل ١٠٩ – ٢ – علم رجال الحديث ١١١ – ٤ – علم علم علم علم الحديث ١١١ – ٤ – علم علم الحديث ١١٢ – ٦ – علم ناسخ الحديث ومنسوخه ١١٣ – ٥ – علم ناسخ الحديث ومنسوخه ١١٣ .

#### الفصل الثاني كتب الحديث رواية ً ومراتبها ١١٥ – ١٢٥

أ — مراتب هذه الكتب ١١٥ — طبقات هذه الكتب ١١٦ — ب — التعريف بأهم كتب الرواية والمسانيد ١١٧ — كتب الصحاح ١١٧ — الكتب الستة ومزايا كل منها ١١٨ — عدة أحاديث البخاري ١٢٠ — مصطلحات في

علوم الحديث 🗕 ۲۸

الصحيحين ١٢١ – موازنة بين الصحيحين ١٢١ – موطأ الإمام مالك يلي الصحيحين في الرتبة ١٢٢ – المسانيد ١٢٣ الحديث ١٢٢ – المسانيد ١٢٣ – المعاجم ١٢٥ – الأجزاء ١٢٥ – المعاجم ١٢٥ – الأجزاء ١٢٥ – من علم شروط العمل بالحديث جاز له أن يرويه ١٢٥ .

## الفصل الثالث شروط الراوي ۱۲۲ – ۱۳۸

العقل والضبط والعدالة والاسلام شروط لا بد منها لقبول الرواية ١٢٦ ـــ تدقيق المتأخرين في وضع المصطلحات وتوسعهم في التبويب والتقسيم ١٣٦ ــ شرط العقل يرادف مقدرة الراوي على التمييز ١٢٧ – صحابة كثرت الرواية عنهم ، وكان سماعهم في الصغر ١٢٧ – مبلغ السن الذي يستحسن التحديث معه ١٢٧ – الحد في السماع خضع لبعض الاعتبارات الاقليمية ١٢٨ – الطريق إلى معرفة الضبط ١٢٨ – مخالفة الثقات الضابطين ضرب من الانحراف والشذوذ ١٢٨ – التحذير من كتابة الحديث عن غلاط لا يرجع عن خطئه١٢٩ ــعدالة الراوي والتفرقة بنن تعديل الراوي وتزكية الشاهد ١٣٠ ــ المقاييس الحلقيـة الانسانية المشتركة في العـــدالة ١٣٠ ــ من كان فضلــه أكثر من نقصه وهب نقصه لفضله ١٣١ ــ حسن الظن بالراوي والرواية عن مستور الحال ١٣١ ــ تزكية الخبر المروي من خلال تزكية المخبر الراوي ١٣٢ ــ التساهل في الرواية عن المشاهير ١٣٢ - مناهج المحدثين في الجرح أشد منها في التعديل ١٣٣ -مذاهب النقاد للرجال غامضة دقيقة ١٣٣ ــ التشدد في رواية مرتكب المباحات ١٣٣ – فائدة كتب الجرح والتعديل في إثارة الريبة حول من جرحوه والتوقف في أمره ١٣٤ ــشعور النقاد بقيمة المروي « إن هذا الأمر دين! » ١٣٤ ــ تخبر الشيوخ وكراهة النقل عن الضعفاء١٣٥ ــ ترجيح الأخذ ممن علا إسناده وقرب من النبي صلى الله عليه وسلم أو من الصحابة أو التابعين أو الأثمة الاعلام١٣٥\_

تفضيل النزول عن الثقات على العلو عن غير الثقات ١٣٥ – الاجتهاد في أحوال رواة النازل أكثر ، فكان الثواب فيه أوفر ١٣٦ – اصطلاحات القوم في الجرح والتعديل ١٣٧ – التحفظ الشديد في شروط الراوي حتى أواخر القرن الثالث الهجري ، والتساهل بعد ذلك ١٣٨ – شرط الاسلام ووضوحه في نفسه ١٣٨ .

# الباب الثالث \_ مصطلح الحديث ١٣٩ \_ ٢٨٨ \_ الفصل الأول القصل الحديث ١٣٩ \_ ١٤٤

الحديث إما مقبول وهو الصحيح ، وإما مر دود وهو الضعيف : هذا هو التقسيم الطبيعي ١٤١ – لكن المحدثين اصطلحوا على تقسيم ثلاثي للحديث : صحيح وحسن وضعيف ١٤١ – الموضوع ليس في الحقيقة بحديث اصطلاحاً ، بل بزعم واضعه ١٤٢ – أقسام الحديث الثلاثة تشتمل على أنواع كثيرة منها الحالصة لقسم منها ، ومنها المشتركة بينها ١٤٢ – تقسيم الحديث قابل للتنويع إلى ما لا يحصى ، إذ لا تنحصر أحوال الرواة ولا أحوال المتون ١٤٣ – إمكان دمج بعض الأنواع في بعض ، ومحاولة ابن كثير في هذا الباب ١٤٣ – العلامة القاسمي كان أقرب إلى المنطق في تقسيمه للحديث في كتابه القيم «قواعد التحديث » ١٤٤ – طريقتنا في هذا الكتاب تبسيط هذه المصطلحات وعرضها بوضوح ١٤٤ .

#### الفصل الثاني

القسم الأول: الحديث الصحيح ١٤٥ – ١٥٥

تعريفه وملاحظات على هذا التعريف ١٤٥ ــ الصحيح على قسمن: صحيح

لذاته وصحيح لغيره ١٤٦ – متى يوصف الصحيح بأنه متواتر ١٤٦ – المتواتر اللفظي ١٤٨ – المتواتر المعنوي في أوله آحادياً، اللفظي ١٤٨ – المتواتر المعنوي في أوله آحادياً، ثم يشتهر بعد الطبقة الأولى ١٥٠ – التواتر لبس من مباحث الاسناد ١٥٠ – التراط الاحادي الصحيح يفيد العلم القطعي اليقيني كالمتواتر بقسميه ١٥١ – اشتراط بعض العلباء في تعريف الصحيح أن يكون «عزيزاً» ١٥٢ – البخاري أول من صفف في «الصحيح المجرد» ١٥٢ – رتب الصحيح تتفاوت بتفاوت الأوصاف المقتضية للتصحيح ١٥٣ – لا يمكن أن يقطع الحكم في أصح الاسانيد لصحابي واحد ١٥٤ – الحكم بصحة السند لا يستلزم صحة المن ١٥٤ – معنى قول المحدثين : «أصح شيء في الباب كذا» ١٥٥ .

#### الفصل الثالث

#### القسم الثاني : الحديث الحسن ١٥٦ – ١٦٥

تعريف الحسن ١٥٦ – الحسن لذاته والحسن لغيره ١٥٦ – جامع الترمذي أصل في معرفة الحسن ١٥٧ – قول الترمذي : «حديث حسن صحيح غريب» ١٥٧ – تعليل ابن حجر لعبارة الترمذي في وصف الحسن الصحيح بالغرابة ١٥٨ – الحسن لذاته إذا روي من وجه آخر ترقى من الحسن إلى الصحيح ١٥٩ – في الطبقة التي سبقت الترمذي ، وفي متفرقات من كلام مشايخه ، أحاديث تغلب عليها صفة الحسن ١٦٠ – اصطلاح خاص للبغوي في تمييز الصحيح والحسن ١٦١ .

### ألقاب تشمل الصحبح والحسن ١٦١

من الألفاظ المستعملة في الخبر المقبول : جيد ، ومجوّد ، وقوي ، وثابت ، ومحفوظ ، ومعروف ، وصالح ، ومستحسن ١٦١ ــ تنوع في التعبير ، لا تغاير

في الاصطلاح ١٦٢ – الجهبذ لا يعدل عن صحيح إلى جيد إلا لنكتة ١٦٢ – ما كل ما صح سنداً صح متناً ١٦٤ .

#### الفصل الرابع

#### القسم الثالث: الحديث الضعيف ١٦٥ - ٢١٤

تعريف الضعيف وصوره العقلية ١٦٥ – الأول: المرسل وتعريفه ١٦٦ – المرسل ليس حجة في الدين١٦٦ –أكثر العلماء يحتجون بمراسيل الصحابة١٦٦ – المرسل أكثر الرواية عن ابن عباس مرسلة ١٦٧ – المرسل مراتب ١٦٧ – المرسل إذا أسند عن ثقات انكشفت صحته ١٦٨ .

الثاني ــ المنقطع وتعريفه ١٦٨ ــ تماثل المنقطع والمرسل في سبب الضعف ١٦٩ ــ اصطلاح خاص للخطيب البغدادي ١٦٩ .

الثالث ــ المعضل وتعريفه ١٦٩ ــ المعضل اسوأ حالاً من المنقطع ١٧٠ .

الرابع – المدلس وهو قسمان: مدلس الاسناد ومدلس الشيوخ ١٧٠ – التدليس أخو الكذب ١٧١ – البلاد التي أكثرت من التدليس ١٧١ – هل كان الخطيب لهجاً بتدليس الشيوخ في مصفاته ؟ ١٧٦ – فروع من التدليس: العطف، السكوت ، التسوية ١٧٣ – تدليس البلاد ملحق بتدليس الشيوخ ١٧٣ – المزاح بالتدليس ١٧٤ – اعتراف المدلسين بتدليسهم إذا وقع اليهم من ينقر عن سماعاتهم بالتدليس ١٧٤ – اعتراف المدلسين بتدليسهم إذا وقع اليهم من ينقر عن سماعاتهم ١٧٥ – ما أقل الذين سلموا من التدليس ! ١٧٥ – الدفاع عن رواة الصحيحين المشاهير بالتدليس ١٧٦ – اعتذار خاص عن تدليس ابن عيينة ١٧٧ – تدليس رواة الصحيحين ضرب من الابهام وليس كذباً ١٧٧ – تفرقة دقيقة بين المدلس والمرسل الخفي ١٧٨ – رأي الخطيب في هذه التفرقة ١٧٩ – سبب ضعف المدلس بأنواعه ١٧٩ .

الخامس ـــ المعلل وتعريفه ۱۷۹ ــ العلة سبب غامض ، ومعرفتها الهام ۱۸۰ ــ قلة التأليف في علل الحديث ۱۸۱ ــ أكثر ما يتطرق التعليل إلى الاسناد الجامع شروط الصحة ظاهراً ١٨٢ – الطريق إلى معرفة المعلل ١٨٣ – أنواع علــل الحديث لا تحصر ١٨٣ – وجود سبب ظاهر لضعف الحديث بمنع وصفه بالمعلل ١٨٥ – حين أطلق أبو يعلى الحليلي العلة على ما ليس بقادح من وجوه الحلاف . لم يقصد التقيد بالاصطلاح ١٨٦ – المعلول لا يشمل كل مردود ١٨٦ .

السادس – المضطرب وتعريفه ١٨٧ – منشأ الضعف فيه ١٨٧ – الاضطراب يقع في الاسناد غالباً ١٨٧ – وقد يقع في المتن ومثاله ١٨٨ – أوجه شبه بــين المضطرب والمعلل ١٩٠ – الاضطراب يدخل في بعض الصور في قسم الصحيح والحسن ١٩١ .

السابع – المقلوب وتعريفه ١٩١ – مقلوب في المتن ومقلوب في السند ١٩١ – إذا وقع القلب عمداً كان ضرباً من الوضع ١٩٢ – امتحان الرواة بقلب الأحاديث وإدخالها عليهم ١٩٣ – النقاد لا يحبون هذا النوع من الأغلوطات ١٩٤ – يستدل على مهارة المحدث باكتشافه ما يقع في الأحاديث من قلب ١٩٤ – منشأ الضعف في المقلوب ١٩٥ .

الثامن — الشاذ ١٩٦ — لعسره لم يفرده العلماء بالتصنيف ١٩٦ — تعريف الشافعي للشاذ ١٩٦ — إذا روى الثقة ما لم يرو غيره قبلت روايته ما دام عدلاً ضابطاً حافظاً ١٩٧ — تعريف الحاكم للشاذ ورده إلى رأي الجمهور ١٩٧ — صعوبة الشاذ تشبه صعوبة المعلل ١٩٧ — الفرق بين الشاذ والمعلول ١٩٩ —حديث النية وادعاء ابن العربي أن له ثلاثة عشر طريقاً ٢٠٠ — اصطلاح خاص لأبي يعلى الحليلي في الشاذ ، نقلاً عن حفاظ الحديث ٢٠١ — يشترط في الصحيح السلامة من كل شذوذ ٢٠٢ — التوقف فها شذ به الثقة، ورد ما شذ به غير الثقة السلامة من كل شذوذ ٢٠٢ — التوقف فها شذ به الثقة، ورد ما شذ به غير الثقة

التاسع — المنكر وتعريفه ٢٠٣ — رأي ابن الصلاح في ترادف المنكر والشاذ ٢٠٦ — هذا الرأي بعيد ٢٠٠ — إطلاق لفظ المنكر أحياناً على مجرد التفرد ٢٠٦ — قول المحدثين : «هذا أنكر ما رواه فلان » ٢٠٦ .

الغاشر ـــ المتروك و تعريفه ومثال عليه ٢٠٦ .

من الضعيف ، كما أن من الصحيح أصح ٢٠٧ .

هل الموقوف والمقطوع من الأحاديث الضعيفة ؟ ٢٠٧ - تعريف الموقوف ٢٠٨ - التحفظ في الأحاديث الموقوفة على كعب الأحبار ، وابن سلام ، وابن عمرو بن العاص ٢٠٩ - إطلاق بعضهم أن تفسير الصحابة له حكم المرفوع إطلاق غير جيد ٢٠٩ - تعريف المقطوع ، ورأي أبي حنيفة فيه ٢٠٩ - لانحتج منه إلا بما جاء عن أكابر التابعين ٢٠٠ .

رواية الأحاديث الضعيفة والعمل بها ٢١٠ – « إذا روينا في الحلال والحرام شددنا ، وإذا روينا في الفضائل ونحوها تساهلنا » ، والمراد من هذه العبارة ٢١١ – لا نسلم برواية الضعيف في فضائل الأعمال ولو توافرت له جميع الشروط ٢١١ – وجوب التدقيق في التعبير في وصف الحديث بالضعف ٢١٣ – باب الاجتهاد في الحديث لم يقفل كما لم يقفل في الفقه ٢١٤ .

## الفصل الخامس القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف ٢١٥ – ٢٦٢

مصطلحات لا تختص بنوع معين من الأنواع الرئيسية الثلاثة ٢١٥ ـــ هذه المصطلحات عشرون ، ودراستها زمراً ثلاثية وثنائية ٢١٥ .

أ -- ١ و ٢ و ٣ - المرفوع والمسند والمتصل ٢١٦ - المرفوع لا يكون متصلاً دائماً ٢١٦ - المرفوع من القول والفعل والتقرير ٢١٦ - ٢١٧ - المرفوع من القول والفعل والتقرير ٢١٦ - ٢١٧ - المسند وتعريفه المرفوع ينظر فيه إلى حال المتن مع قطع النظر عن الاسناد ٢١٧ - المسند وتعريف ٢١٧ - يجمع المسند شرطي الاتصال والرفع ٢١٨ - لابن عبد البر رأي طريف في المسند يسوي به بينه وبين المرفوع ٢١٩ - تعريف المتصل أو الموصول ٢٢٠ - أقوال التابعين إذا اتصلت بهم تسمى « متصلة مع التقييد » ٢٢١ - المتصل قد يكون مرفوعاً وغير مرفوع ٢٢١ .

ب ــ ٤ و ٥ و ٦ ــ المعنعن والمؤلن والمعلق ٢٢٢ ــ تعريف المعنعن ٢٢٢

- كثرة المعنعن في الصحيحين ٢٢٣ – الحديث المعنعن من قبيل المرسل في نظر بعض النقاد ٢٢٣ – اعتذارهم عن كثرة المعنعن في الصحيحين بما ورد في المستخرجات عليها من الطرق الكثيرة ٢٢٣ – مواقع «عن» في الحديث النبوي ٢٢٣ – تعريف المؤنن ٢٢٤ – حمله على الانقطاع حتى يتبين سماعه من جهة أخرى ٢٢٤ – تعريف المعلق ٢٢٤ – المعلق في صحيح البخاري على نوعين أخرى ٢٢٤ – هل المعلق ضرب من المنقطع ؟ ٢٢٥ – الحكم على هذه الأنواع الثلاثة بالضعف الحالص ليس من الدقة في شيء ٢٢٥ – الحكم على هذه الأنواع الثلاثة بالضعف الحالص ليس من الدقة في شيء ٢٢٥ .

ج - ٧ و ٨ - الفرد والغريب ٢٢٦ - التغاير بينها من حيث كثرة الاستعال وقلته ٢٢٦ - الفرد المسلق والفرد النسبي هو الفريب كما يسمي في الاصطلاح ٢٢٧ - أنواع الغريب متكاثرة ، وإنما تضبط بنسبة التفرد فيه إلى شيء معين ٢٢٧ - تفرد شخص عن شخص ٢٢٧ - تفرد أهل بلد عن أهل بلد آخر ٢٢٨ - التقيد الاضافي في الحديث الغريب هو الذي سوغ تسميته فرداً نسبياً » ٢٢٩ .

د - ٩ و ١٠ و ١١ - العزيز والمشهور والمستفيض ٢٢٩ - توسط هـذه المصطلحات الثلاثة بين التفرد النسبي والتواتر المعنوي ٢٢٩ - هذه الأنواع ألصق بالغريب منها بالمتواتر ٢٣٠ - مقياس المحدثين في تصحيح الروايات وتضعيفها قيمي لا كمي ٣٣٠ - حتى في المتواتر ، لا يبالي النقاد بتعيين عدد الجمع الراوي له ٣٠٠ - حين اشترط الحاكم تعزيز الصحيح لم يحكم بتصحيح العزيز ٢٣١ - المشهور من الحديث غير الصحيح ٢٣١ - مثال المشهور الصحيح ٢٣٢ - امثلة المشهور الضعيف والباطل ٢٣٢ - اشتهار - مثال المشهور الحسن - ٢٣٢ - أمثلة المشهور تصلح للمستفيض فها متر ادفان الحديث أمر نسبي ٣٣٣ - أي ثر أمثلة المشهور تصلح للمستفيض فها متر ادفان على رأي جماعة من أثمة الفقهاء ٢٣٤ - لكن الأصح التفرقة بينها ٢٣٨ - ادعاء ابن حبان أن لا وجود أصلاً للحديث العزيز والرد عليه ٢٣٤ - ربما جمع الحديث بن وصفى العزة والشهرة ٢٣٥ .

٨- ١٢ و ١٣ – العالي والنازل ٢٣٦ – الاسناد العالي المطلــق ٢٣٦ –.

والاسند العالي النسبي ٢٣٦ – الاسناد العالي النسبي على أربعة أنواع: الموافقة، والنال ، والمساواة ، والمصافحة ٢٣٧ – أمثلة على كل منها ٢٣٧ – ٢٣٨ – من سور العلو النسبي تقدم وفاة الراوي ٢٣٩ – ومنها تقدم السماع ٢٣٩ – التباهي بعلو الاسناد ٢٣٩ – الاسناد النازل مفضول ٢٣٩ – رب إسناد نازل أفضل من عال إذا تميز بفائدة ٢٤٠ .

و — ١٤ و ١٥ — المتابع والشاهد ٢٤١ — إطلاق كل منها على الآخر ٢٤١ — الشاهد أعم من المتابع ٢٤١ — تعريف كل منها ٢٤١ — المتابع على قسمن تام وقاصر ، والشاهد على نوعين : لفظي ومعنوي ٢٤١ — أمثلة على هـذه الأنواع ٢٤٢ — مثلة على الاعتبار وسيلة لمعرفة المتابع والشاهد ٢٤٣ — نقاد الحديث لا يتشددون في الشواهد والمتابعات تشددهم في الأصول ٢٤٣ — متى وصف الضعيف بأنه « متروك الحديث » فهو لا يصلح للاعتبار ٢٤٣ — تتبع الطرق التي تصلح للشواهد والمتابعات في الجوامع والمسانيد والأجزاء ٢٤٣ .

١٦ – المدرج وتعريفه ٢٤٤ – الادراج في المتن أكثر ما يكون في آخر الحديث ، وقد يوجد في أول الحديث أو وسطه ٢٤٥ – مدرج الإسناد يرجع في الحقيقة إلى المتن ٢٤٦ – دواعي الادراج كثيرة ٢٤٧ – الطريق إلى معرفة المدرج من وجوه ٢٤٨ .

17 — المسلسل وتعريفه 7٤٩ — المسلسل من صفات الاستاد ٢٥٠ — مسلسل تماثلت العبارات في روايته ٢٥٠ — مسلسل تماثلت الأفعال في روايته ٢٥١ — تماثل الأفعال والعبارات يثير الشك فيها ٢٥١ — من المسلسل الصحيح مسلسل الحفاظ ٢٥٢ — أصح مسلسل في الدنيا ٢٥٣ — حديث مسلسل باطل متنا

10 – المصحف ٢٥٤ – كان المتقدمون لا يفرقون بين المصحف والمحرف ٢٥٤ – تفرقة المتأخرين بينها شكلية ٢٥٥ – التصحيف في القرآن وما يحكى عن عثمان بن أبيي شيبة في ذلك ٢٥٦ – دفاع ابن كثير عن عثمان ٢٥٧ – ضروب من التصحيف في متون الأحاديث وأسانيدها ٢٥٧ – المصحف أكثر ما يقع في

المتون وشواهد عليه ٢٥٧ – أمثلة على مصحف الاسناد ٢٥٨ – تصحيف السمع ٢٥٩ – التصحيف المصحف في ٢٥٩ – التصحيف غالباً ما يغير المعنى ٢٦٠ – لا غرابة في إدخال المصحف في القسم المشترك بين الصحيح والحسن والضعيف ٢٦١ – تمت بدراسة «المصحف» المصطلحات العشرون المشتركة ٢٦١ .

## الفصل السادس « الموضوع » وأسباب « الوضع » ۲۲۳ – ۲۷۳

تعريف الموضوع ٢٦٣ – منهج علمي دقيق لنمييز الصحيح من الموضوع ٢٦٣ – القاعدة الأولى من هذا المنهج : اعتراف الواضع نفسه باختلاقه الأحاديث ٢٦٤ – الثالثة : مخالفةالعقل والحس ٢٦٥ – الرابعة : المجازفة بالوعد والوعيد ٢٦٥ – الحامسة : الانتصار لهوى شخصي ٢٦٦ – بدأ ظهور الوضع سنة إحدى وأربعن بعد الهجرة ٢٦٦ – خلط بعض الفقهاء بين أقيستهم وبين أحاديث الرسول على ٢٦٧ – التقرب إلى الطبقة الحاكمة ٢٦٨ – التعالم بين العامة ٢٦٨ – المتصوفة ووضعهم للأحاديث ٢٦٩ – الموضوعات لا يمكن استقصاؤها ٢٧٠ – أشهر الكتب في بيان الموضوعات ٢٧١ – تعقب العلماء لابن الجوزي في «موضوعاته» ٢٧٢ – بعض ما يسمى موضوعاً أقرب إلى المدرج ٢٧٢ – صعوبة الحكم بالوضع ٢٧٢ .

## الفصل السابع الحديث بين الشكل والمضمون ٢٧٥ – ٢٨٨

الجصومات حول الشكل والمضمون ٢٧٥ ــ التشكيك في صحة الحديث النبوي ٢٧٦ ــ عناية المصطلح بالمضمون حقيقة بديمية ٢٧٧ ــ في جميع المصطلحات تقسيم ثنائي مؤلف من السند والمتن ، وتفصيل ذلك ٢٧٨

فصل المستشرقين بين السند والمتن كالفصل بين خصصين لا مجتمعان ، وعقم هذا الرأي ٢٨٣ ــ مقياس المحدثين نفسي اجماعي ٢٨٥ ــ مباحث المحدثين تدور في الحقيقة على المتن أكثر مما تدور على السند ٢٨٦ ــ خاتمة البحث في أن دراسة مصطلح الحديث تدعيم لمناهجنا في الثقافة ٢٨٨ .

## الباب الرابع مكانة الحديث في التشريع واللغة والأدب ٢٨٩ – ٣٣٣ الفصل الاول

انفصل آلاون مكانة الحديث في التشريع ۲۹۱ – ۳۰۰

اشادة القرآن بطاعة الرسولوالتزام سنته ٢٩١ ــ شمول السنة كل آفاق التشريع ٢٩٤ ــ استقلال السنة بالتشريع ولوكان أصلها في الكتاب ٢٩٧ .

## الفصل الثاني الحديث الصحيح حجة في التشريع ٣٠١ – ٣١٤

لا فرق بين السنّة والكتاب في الحلال والحرام ٣٠١ – تفاوت علم الصحابة بسنّة رسول الله ٣٠٣ – نشأة المذاهب واحتجاج أصحابها بالحديث ٣٠٧ – الاحتجاج بخبر الآحاد وشروطه ٣٠٩ – الاحتجاج بالخبر المحتفّ بالقرائن ، واستبعاد الضعيف ٣١٣ .

## الفصل الثالث أثر الحديث في علوم الأدب ٣١٥ ـ ٣٢٥

نشأة العلوم الاسلامية في ظل الحديث ٣١٥ ــ تأثير الحديث في أصول النحو

٣١٧ – تبكير القوم بالرواية المصحوبة بالاسناد ٣١٩ – علوم الأدب وتأثّرها بأسانيد المحدّثين ٣٢٢ .

## الفصل الرابع الاحتجاج بالحديث في اللغة والنحو ٣٢٥ ــ ٣٣٣

تحرّج الأثمة من رواية الحديث ٣٢٥ – الاحتجاج بالحديث في اللغة والنحو ٣٢٦ – لماذا منعوا الاحتجاج بالحديث ٣٢٨ – الرد على المانعين ٣٢٩ – خلاصة البحث ٣٣١ .

الباب الخامس طبقات الرواة ٣٣٥ ــ ٤٠٠

## الفصل الاول ابن سعد ومنهج التصنيف في الطبقات ٣٣٧ ــ ٣٤٨

تمهيد ٣٣٧ ــ ابن سعد ، حياته وأخباره ٣٣٨ ــ مصادره الأساسية ٣٣٩ ــ كلمة في شيخه الواقدي ٣٤٠ ــ بين الشيخ والتلميذ ٣٤٢ ــ أهم محتويــات الكتاب ٣٤٤ ــ منهجه في الطبقات ٣٤٥ ــ عنايته بالأنساب ــ رواية على طريقة المحدّثين ٣٤٧ .

## الفصل الثاني طبقات الرواة ٣٤٩ – ٣٥٨

طبقات الرواة وتقسيمها الاصطلاحي ٣٤٩ ــ طبقات الرواة على تقسيم

ابن حجر ٣٥٠ ـ طبقة الصحابة ٣٥٢ ـ طبقة التابعين ٣٥٧ ـ طبقـة أتبـاع التابعين ٣٥٧ .

## الفصل الثالث من تراجم الصحابة ٣٥٩ ــ ٣٧٧

أولاً: السبعة المكثرون ٣٥٩ – ١ – أبو هريرة ٣٥٩ – ٢ – عبد الله ابن عمر ٣٦٢ – ٣ – أنس بن مالك ٣٦٣ – ٤ – السيدة عائشة أم المؤمنين ٣٦٤ – ٥ – عبد الله بن عبد الله بن عبد الله ين عبد الله ين عبد الله ين عبد الله ٣٦٩ – ٧ – أبو سعيد الخدري ٣٧٠ .

ثانياً ــ بعض مشاهير الصحابة ٣٧٢ ــ ٨ ــ عبد الله بن مسعود ٣٧٢ ــ ٩ ــ عبد الله بن مسعود ٣٧٤ ــ ٩ ــ عبد الله بن عمرو بن العماص ٣٧٣ ــ ١٠ ــ أبو فر الغفاري ٣٧٤ ــ ١١ ــ معاذ بن جبل ٣٧٦ ــ ١٣ ــ أبو الدرداء ٣٧٧ .

# الفصل الرابع تراجم بعض كبار التابعين ۳۷۸ ــ ۳۸۵

۱ – سعید بن المسیّب ۳۷۸ – ۲ – نافع مولی ابن عمر ۳۷۹ – ۳ – محمد ابن سیرین ۳۸۰ – ٤ – ابن شهاب الزهري ۳۸۱ – ۰ – سعید بن جبیر ۳۸۲ – ۲ – الإمام أبو حنیفة ۳۸۳ .

# الفصل المخامس تراجم بعض أتباع التابعين ٣٨٦ ــ ٣٩٣

١ - الإمام مالك بن أنس ٣٨٦ - ٢ - الإمام الشافعي ٣٨٨ - ٣ - سفيان

الثوري ٣٩٠ – ٤ – سفيان بن ُعيتينة ٣٩١ – ٥ – الليث بن سعد ٣٩٢ .

## الفصل السادس تراجم بعض أتباع أتباع التابعين ٣٩٤ ــ ٤٠٠

١ – الإمام أحمد بن حنبل ٣٩٤ – ٢ – الإمام البخاري ٣٩٦ – ٣ – الإمام مسلم ٣٩٨ – ٤ – الإمام الترمذي ٣٩٩ – ٣ .

جويدة المواجع ٤٠٠ – ٤١٠ مسرد الأعلام . ٤١١ – ٤٢٧ فهرس الموضوعات . ٤٢٩ – ٤٤٦

# كتب المؤلف المطبوعة

وتطلب كلها من

| ١ – مباحث في علوم القرآن                                 | الطبعة الأولى<br>الطبعة الثامنة | 1908 |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------|------|
| ۲ – علوم الحديث ومصطلحه                                  | الطبعة الأولى                   | 1404 |
|                                                          | الطبعة السابعة                  | 3478 |
| ٣ ـــ دراسات في فقه اللغة                                | الطبعة الأولى                   | 147. |
|                                                          | الطبعة الحامسة                  | 1974 |
| <ul> <li>٤ – النظم الإسلامية : نشأتها وتطورها</li> </ul> | الطبعة الأولى<br>الطبعة الثانية | 1970 |
| <ul> <li>منهل الواردين شرح رياض الصالحين</li> </ul>      | الطبعة الثانية<br>الطبعة الأولى | 1977 |
| ت علم الواردين سرح رياض الصاهر                           | الطبعة الاولى<br>الطبعة الثانية | 1974 |

| 1971 | الطبعة الأو لى | <ul> <li>٦ أحكام أهل الذهة ( لابن القيم )</li> <li>تحقيق و در اسة</li> </ul> |
|------|----------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 1971 | الطبعة الأولى  | <ul> <li>٧ – شرح الشروط العمرية ( مجرداً من أحكام<br/>أهل الذمة )</li> </ul> |
| 1977 | الطبعة الأوبى  | ٨ – فلسفة الفكر الديبي بن الإسلام والمسيحية                                  |
| 1977 | الطبعة الأولى  | ٩ – سهج البلاغة ــ شرح وتحقيق                                                |
| 970  | الطبعة الأولى  | ١٠ – معالم الشريعة الإسلامية                                                 |

La Vie Future selon le Coran, Paris, Vrin 1971 - \ \

رَفَعُ بعبر (لرَّحِيْ) (البَّخِرِيِّ (سِيلنم (البِّنِ (الفِرُوف مِي رَفَعُ معبن (لرَّحِنْ (لِلْخِثْنِيُّ (سِلْنَمُ (لِيْرُنُ (لِفِرُوفُ مِرِثِي

# رَفَّحُ عِس ((رَحِيُ (الْجَنِّن يُ (اَسِلِمَتُنَ (الْغِنُ (الْفِرَى كِسِسَ (اُسِلِمَتُنَ (الْغِنُ (الْفِرَى كِسِسَ

#### هذا الكتاب

وينطوي هذا الكتاب على مباحث علمية رصينة تنفض غبار السنين عن تراثنا الحالد ، وتعرض أنفس روائع الفكر بأسلوب واضح بسيط أقرب إلى ذوق العصر . وقد حاول المؤلف إحكام الربط بين النتاج القديم والمنهج الحديد . فعكف على أمهات المطبوعات والمخطوطات في علوم الحديث ، يدرسها دراسة تاريخية تحليلية ليجمع شتاتها في كتاب واحد يضمها بين دفيته ، مستخلصاً منها مقاييس المحدثين التي قامت على فلسفة نقدية دقيقة رُوعي فيها المعنى قبل المبنى ، والمن قبل السند ، والعقل والمنطق قبل المحاكاة والتقليد .

وفي الكتاب ما يستحيل نقضه من البراهين على كتابة الحديث في حياة الرسول العربي ، ووصف حي للرحلة في طلب العلم ، وموازنة بين صور التحمل والأداء ، وتعريف بأشهر المصطلحات خالية من الحدل اللفظي العقيم ، وفيه توضيح شاف لمكانة الحديث في التشريع واللغة والأدب ، وتأثير السنة النبوية في علوم الدنيا والدين ، ومنهجية التصنيف في الطبقات التي صبغت بطابعها الأصيل فنون السرة والتاريخ .

وما من ريب في أن القارئ العربي المثقف سيوقن – بعد قراءة هذا الكتاب – بأن مصطلح الحديث قد تبوراً أسمى مكان في فلسفة المصطلحات على اختلاف العصور ...»

